Cahier 1: M.H.M.D. (mode humain mode divin)
+

des conférences que ce cahier omet (10 juin 89 et 19 juin 1989)

99¢ conférence — mercredi 2 mars 1988

MOTIFS DE FRANCHIR LE MODE HUMAIN

Voyez quel amour Dieu nous donne VI, p. 101-105

On m'a donc demandé de vous parler de ce que j'appelle le seuil ou bien, si vous voulez, le
changement qui s'opeére normalement dans une vie chrétienne, a plus forte raison dans une vie
religieuse lorsque I'ame est fidele a servir Dieu dans ses commencements. Et cette question se pose
aussi quelquefois d'une autre fagon — c'est le prolongement — a quels signes peut-on reconnaitre ce
changement? Pour vous en parler, je me suis souvenu que jadis i.e. en 1976, j'avais étudié
particulierement cette question. Je vous donne ce tout petit détail pour que vous sachiez vous y
retrouver.

En 1976, j'avais donc étudié cette question dont nous allons parler, et je crois que c'était a
peu prés complet. Je ne le garantis pas mais enfin... Alors quand on m'a demandé¢ tout récemment
encore d'en parler, j'ai repris ce chapitre VI dans Voyez quel amour Dieu nous donne. Un petit
conseil de lecture: dans ce livre il y a donc des chapitres que vous pouvez lire, qui ne vous induiront
pas en erreur, me semble-t-il. Mais la finale, je ne garantis pas. La finale, a partir d'au-dela de la nuit
de I'esprit, pour employer une étape classique, autrement dit I'union d'amour proprement dite, ce
qu'elle est... J'étais encore non compleétement détaché de la connaissance par connaturalité et vous en
trouverez un petit écho dans ce chapitre, je crois. En tous cas, certainement dans d'autres chapitres
vous trouverez écho. Ce qui veut dire que lorsque vous lisez ce livre, les premiers chapitres vous
pouvez les lire sans vous faire de mal. Les derniers chapitres, ne vous y fiez pas trop. Il peut y en
avoir des bons, il peut y en avoir de moins bons. C'est pour cela qu'il faudrait — mais avec la vie
qu'on me fait mener dans ce cher Canada ce n'est pas facile — reprendre toute cette finale.

[ne pas se lasser de relire saint Jean de la Croix]

Et si vous étes attachées un peu a saint Jean de la Croix, si vous le lisez souvent, si vous ne
craignez pas de le reprendre souvent, vous constaterez vous-mémes... A une premiere lecture
attentive vous comprendrez beaucoup de choses évidemment, a une deuxiéme lecture, vous verrez
qu'il y avait des choses que vous n'aviez pas comprises a la premiere, votre compréhension sera
meilleure, et vous pouvez continuer jusqu'a la fin de votre vie, méme si vous vivez encore a un age
plus avancé que moi, vous trouverez toujours du nouveau. Et cela se comprend quand on a saisi ce
qu'il dit lui-méme dans ses prologues et surtout l'expérience qu'il exprime dans le Prologue de la
Vive Flamme ou, Anne de Pefialosa lui ayant demandé le commentaire des quatre strophes de la Vive
Flamme 1l dit qu'il attend. Il attend quoi? Il attend de vivre de nouveau ce qu'il veut décrire et ce qu'il
pense avoir décrit dans les quatre strophes. Il ne faut pas qu'il devance I'heure de Dieu qui vint, dans
le cas cité, assez rapidement. La nous avons un exemple précis, mais cet exemple-la vaut aussi pour
les autres livres. Alors si saint Jean de la Croix lui-méme se rend compte de ces différences
d'éclairage qu'il apporte dans tel livre et dans tel autre et dans tel autre, ces nuances sont importantes.
Il faut donc les reconnaitre et en tenir compte. Il faut en tenir compte en particulier en ne se lassant
pas de relire saint Jean de la Croix.




Ce qui peut vous rassurer, c'est que ce chapitre VI de Voyez quel amour Dieu nous donne
n'est guére de ma plume car je constate qu'il y a cent quatre-vingt-cinq références, sans compter les
doublets évidemment. Ce qui veut dire que ce chapitre est plutot une mosaique de textes de saint
Jean de la Croix. Et c'est intéressant car s'il y a un sujet ou les auteurs brodent aisément et avec
beaucoup d'acrobaties, c'est bien celui-la: le passage de I'oraison naturelle a l'oraison surnaturelle. 11
faut donc le savoir et le remarquer, et c'est encore une streté de plus pour vous, pour les lecteurs: ce
chapitre-1a c'est surtout, c'est presque uniquement saint Jean de la Croix qui parle. Je me suis
simplement contenté de placer ces textes selon un certain plan, c'est tout.

Pour comprendre ce chapitre, la question que vous posez, il faut se rappeler cette parole de
saint Jean de la Croix qui commande tout notre chemin, toute notre évolution: "Si vous cherchez
Dieu, Dieu vous cherche davantage"!. C'est une phrase qui est toute simple, qu'il faut avoir toujours
dans l'esprit. Et voyez comme c'est important, saint Jean de la Croix est un auteur qui, lui, essaie de
comprendre ce que Dieu fait dans I'ame. Or beaucoup d'auteurs, et peut-étre a juste titre parfois, se
contentent de dire a 1'ame ce qu'elle doit faire. Saint Jean de la Croix dit bien ce que I'ame doit faire
mais en bon philosophe il dit ce que 1'ame doit faire selon que Dieu I'a saisie, la prend a ce moment
dont nous voulons parler, ou selon que Dieu ne I'a pas encore prise. D'autre part, ce moment dont
nous voulons parler, ce passage, ce seuil de I'oraison naturelle a 1'oraison surnaturelle, ce passage est
extrémement important. Quand vivrez-vous ce passage-1a? Dieu seul le sait, et cela dépend beaucoup
aussi de votre générosité. Habituellement quand une jeune entre au Carmel elle veut s'y donner
entierement. Si elle ne veut pas se donner enticrement, il ne faut pas désespérer parce qu'elle peut
comprendre assez rapidement et se donner entierement. Mais enfin ce n'est pas la méme chose. Et si
elle savait se donner entiérement... Dicu le voit bien, "elle cherche Dieu et Dieu la cherche
davantage"?. Alors le mot de saint Jean de la Croix est donc valable pour cette période de notre vie,
période qui est réellement trés importante. Beaucoup, beaucoup d'ames arrivent la, mais elles ne
savent pas comment s'y prendre, ce qu'elles doivent faire. C'est 1a qu'il y a assez souvent un échec. Et
si I'échec a lieu apres avoir passé ce seuil c'est trés possible et c'est ce qui est le plus fréquent, la vie
va se trainer, la vie contemplative de la carmélite va se trainer dans la médiocrité. Il n'y aura pas la
faute proprement dite — il ne faut pas se culpabiliser a ce point de vue-la — mais... elle ne répondra
certainement pas a la recherche de Dieu. Dieu la cherchait et la cherchait davantage, elle ne I'a pas
compris, elle s'est installée quelque part... sur un beau canapé entre les deux nuits, elle a été bien...
elle est restée 1a et elle n'est pas allée plus loin. Alors ce qu'il faut retenir de tout ce que je viens de
dire, c'est cette parole de saint Jean de la Croix "Si vous cherchez Dieu — et c'est le cas certainement
de celles qui entrent en religion en général — Dieu vous cherche davantage">. Mais s'll vous cherche
davantage, un beau jour ou Il trouve que vous n'avancez pas vite Il dit 'Comment faire? Je vais m'en
occuper pour qu'elle aille plus vite'. Et cela, pour que vous arriviez a aimer Dieu de tout votre cceur.
Les différentes formules qu'emploie saint Jean de la Croix, l'union d'amour, mariage spirituel... c'est
trés beau mais restons simplement dans /'Ecriture Sainte, dans la Parole de Dieu: ce que nous devons
désirer c'est aimer Dieu de tout son cceur. C'est le premier commandement, et si nous 1'observons
parfaitement nous faisons ce que Dieu veut. Mais pour L'aimer de tout notre cceur, il y a du chemin a
faire. Et ce chemin-la n'est pas toujours expliqué, ce qui peut dans certains cas expliquer les échecs.
Mais c'est quand méme regrettable pour 1'Eglise et pour les Ames consacrées.

Je prends donc ce chapitre VI de Voyez quel amour Dieu nous donne. "le jour vient ou 'la
main de Dieu le saisit' "* Dieu dit — je vous présente cela d'une fagon un peu vulgaire, vous me
pardonnerez — : "Tu ne marches pas assez vite, je vais te faire marcher plus vite, moi. Avec la
vitesse que tu vas maintenant, tu arriveras peut-étre mais il faudra tellement de temps... tandis que si
je prends ta main, si je te fais marcher moi-méme ¢a ira plus vite." Cela, c'est une image.

'V FL str. I1I, Cypr. p. 1037; B.E. p. 773; Grég. p. 992; Poirot, VFB 3,28.
2 Ibid.

3 Ibid.

4p. 101.



Qu'est-ce que Dieu fait? Qu'est-ce qu'll fait en réalité pour faire ce qu'll dit, pour nous faire marcher
plus vite, pour nous faire arriver plus rapidement a aimer Dieu de tout notre coeur? Qu'est-ce qu'll
fait? Il change sa fagon d'agir.

Dieu existe toujours. Quand une ame aime Dieu... Dans le monde il y a des chrétiens qui sont bons, il
y en a qui sont de différents degrés; mais prenons un chrétien tout a fait ordinaire qui s'applique et
qui tient beaucoup a observer les commandements de Dieu et de I'Eglise, qui obéit a toutes les lois de
Dieu, Dieu l'aide. Comment cela? Saint Jean de la Croix I'explique trés bien. Dieu va s'insinuer dans
tous les rouages d'un acte humain et Il va aider ces rouages a mieux fonctionner. Il va huiler tous les
rouages pour que ¢a marche mieux et que ¢a tourne plus vite. Mais Lui se sert des rouages que
I'homme posséde. Cela, c'est sa premicre facon, et vous voyez bien que méme dans ce qu'll fait a ce
moment-1a il peut y avoir des degrés et, par le fait méme I'ame marchera plus ou moins vite. Mais si
I'ame de son coté persévere - et le cas n'est pas impossible - a chercher Dieu, a vouloir bien servir
Dieu... C'est 1a qu'il faut prendre la parole de Notre Mére Sainte Thérése, parole qui est toute simple
et que nous comprenons trés bien et qui est si juste méme théologiquement, "Dieu voyant leur bonne
volonté"?® a Le chercher, Lui, Il va agir autrement et Il va agir a sa facon a Lui, Dieu, et non plus a la
facon humaine comme tout a I'heure. Au début de la vie chrétienne, Dieu voit 1'enfant, 1'adolescent,
I'homme, se servant de ses différentes facultés, agissant normalement, alors Il se contente de faciliter
et d'aider l'opération. Tandis que maintenant Il se dit 'On pourrait peut-étre essayer de faire
autrement'. Je vous présente cela avec saint Jean de la Croix d'une fagon un peu imagée mais c'est
bien la pensée de saint Jean de la Croix et de Notre Mére Sainte Thérése. La nous sommes strs qu'ils
ont raison et que les choses se passent ainsi. Saint Jean de la Croix dit "en peu de temps"® quand il
s'agit des personnes religieuses. Pour les chrétiens ordinaires cela peut étre "en peu de temps"” aussi,
mais enfin c'est peut-étre plus rare vu le nombre de chrétiens ordinaires qui existent, tandis qu'une
ame qui veut se consacrer, qui se donne a Dieu, ne serait-ce qu'en entrant en religion, qui manifeste
son désir d'atteindre Dieu, de chercher Dieu, si elle a de la bonne volonté — c'est pour cela que les
débuts de la vie religieuse peuvent étre si importants — si Dieu voit cette bonne volonté dans une
postulante qui entre par exemple, Il va commencer a agir a sa fagon a Lui et non pas a la fagcon de
I'homme. La fagon de I'homme, on appelle cela le mode humain, la facon de Dieu c'est le mode
divin. La méme action peut étre faite des deux fagons. La premiere fagon c'est nous qui prenons
l'initiative, qui voulons ceci, qui voulons faire tel sacrifice, et Dieu nous aide; mais pour nous aider
Dieu nous accompagne, Il ne nous précede pas. Mais quand nous agissons selon le mode divin, c'est
Dieu qui prend I'initiative et qui meéne tout. Alors ¢a marche probablement a une autre vitesse... a la
vitesse divine!... tandis que lorsque nous trainons dans la vitesse humaine... Il faut comprendre ce
que saint Jean de la Croix dit a ce sujet-1a. Il nous dit que les commencants, donc prenons des dmes
tout a fait au début avant l'intervention de Dieu dont il vient d'étre question... La presque tous les
mots que je vais lire sont de saint Jean de la Croix.

"Les commengants, dit le Saint, ont une facon d'agir 'basse..., trés basse..., plus basse'..."
Cela ne vaut pas grand-chose. "que celle que Dieu nous communique...," Eh! je comprends bien!
Peut-étre que nous aurons 1'occasion de le signaler et de voir la différence. "leur amour-propre et leur
gotut..." Alors il leur demande de faire attention, de prendre conscience de leur faiblesse et de 1'état ou
ils sont.

8

Il faut lire la description des péchés capitaux au début de la Nuit Obscure. Quand nous lisons
ces pages nous disons: "J'ai tout cela." Avec un peu de sincérité... Je ne dis pas que c'est tres fort, je
ne dis pas que c'est dans chacune de nos actions, mais la plupart de nos actions avant que Dieu
commence a intervenir... c'est un peu la méme chose. D'ou le jugement qu'il porte: ce sont des
actions "basses"’. Ensuite il prend toutes les opérations. Il dit que les commengants "opérent

SIVe Dem. p. 881.

®N.O. I, Cypr. p. 510-11; B.E. p. 402; Grég. p. 511; Poirot, NO 1,84.
7 Ibid.

§p. 102.

o Ibid.



faiblement; leurs opérations (sont) si faibles, si limitées, si contingentes...," Ce mot "contingentes"
veut dire ceci: vous savez bien que nous sommes libres; pour étre libre il faut pouvoir choisir entre
ceci et cela; et si nous nous mettons au point de vue ou nous sommes, choisir au point de vue de
Dieu, pour la qualité de nos actions, choisir une action bonne ou une action mauvaise... Nous en
avons tous fait I'expérience, il y a des actes, quelquefois insignifiants, ou nous sommes en train de
nous demander 'Je le fais ou je ne le fais pas?' Cela dépend je ne sais pas trop de quoi. On dira que
cela dépend de la liberté... je veux bien mais enfin il faut peu de chose pour nous faire basculer a
droite ou a gauche. Alors c'est ce qu'il entend par des actions contingentes, qui peuvent aller dans un
sens, qui peuvent aller dans un autre sens, faire le bien ou faire le mal. Mais une fois que le seuil
(ceci est une parentheése) dont nous parlons est franchi, alors la c'est plus stable, c'est moins
contingent, parce que c'est Dieu qui mene 1'ame. "Ceux-la sont enfants de Dieu qui sont conduits par
1'Esprit Saint."!? Et étre mené par I'Esprit Saint... I1 est moins faible que nous! Alors il n'y a plus cette
alternative si fréquente dans les actions des commengants. Et cela trés vite, et ¢a on I'oublie. On
l'oublie et peut-étre - je ne dis pas qu'aujourd’hui on revient sur des positions meilleures parce
qu'aujourd’hui on ne s'occupe guere de ces questions-la... Mais il fut un temps — 1a je parle de la
France — ou tout de méme toutes les personnes religieuses étaient plus préoccupées de leur
avancement vers Dieu. Au commencement elles étaient des commengantes agissant avec leurs
propres moyens. Puis Dieu intervenait mais on poussait I'heure d'intervention de Dieu, dans certains
monasteres de Carmélites, a 50 ans. C'était comme cela. Alors il est a croire qu'elles avaient oublié
de lire saint Jean de la Croix sur la question. Saint Jean de la Croix dit que Dieu intervient i.e. opere
le changement dont nous parlons trés rapidement. Vous étes entrées, vous voulez vous donner a
Dieu, vous cherchez Dieu de tout votre cceur, Il ne va pas vous laisser en panne aux débuts. Ceci est
important parce que si nous manquons ces débuts-1a, Dieu recommencera a vouloir agir a sa fagon a
Lui en nous, mais cela ne veut pas dire que nous serons plus fidéles au bout de dix ans que la
premiere année. Au contraire, dans la premicre année... dans les premieéres années en général, au
moment de la formation, I'ame est certainement plus capable de comprendre l'action de Dieu, et
surtout si on la lui a expliquée un peu, et en méme temps d'en tenir compte et de faire ce qu'il faut
faire. Car quand Dieu commence a intervenir, il faut que nous aussi nous changions notre fagon de
faire pour recevoir ce que Dieu donne.

Alors nous revenons toujours a la bassesse de I'homme. Saint Jean de la Croix parait un peu
pessimiste quelquefois. "Ainsi l'opération du sens..." L'opération humaine que nous posons avant
d'étre arrivés a ce seuil. "rien de plus que le naturel." C'est tout simple une opération naturelle. Dieu a
mis un peu d'huile dans les rouages mais c'est avec nos rouages que nous faisons l'opération a ce
moment-1a, tandis que lorsque Dieu intervient a sa facon a Lui ce ne sont plus nos rouages qui
servent pour mesurer la vitesse, c'est Dieu Lui-méme qui mesure la vitesse. Il ne va pas prendre la
vitesse supérieure du premier coup, vous le comprenez sans peine, mais enfin Il va progressivement
faire en sorte que cela aille un peu plus vite... jusqu'au jour ou I'ame aura compris l'action de Dieu et
saura s'y adapter. Alors la ce sera une tout autre allure dans le chemin qui méne a Dieu.

"Il ne faut pas se fier a cet amour,'!" ¢a c'est du saint Jean de la Croix! "golts grossiers du
sens soient finis." Enfin nous sommes tous passés par la ne serait-ce qu'a 14 ou 15 ans, 16 ans. Nous
avons toujours €té fideles a Dieu, nous aimions Dieu d'une facon un peu spontanée mais un peu
naturelle aussi. Alors il y avait dans cet amour de Dieu quand méme pas mal d'imperfections, au
pluriel. Nous ne le voyions pas et Dieu se contentait de cela a ce moment. Mais quand une ame veut
se donner a Dieu et le veut sérieusement, tout ce bouillonnement d'imperfections doit disparaitre, et
cela se fera par l'action nouvelle de Dieu.

Je vous donne simplement quelques points de vue de saint Jean de la Croix, mais il est
important de comprendre qu'avant cette intervention de Dieu dont nous allons parler, notre amour de
Dieu Lui est agréable certainement mais enfin il n'est pas tres élevé, c'est le moins qu'on puisse dire.

Y Rm S8, 14.
p. 103.



"C'est une chose digne de compassion de voir beaucoup d'dmes demeurer dans une fagon
basse de traiter avec Dieu..." Que voulez-vous? Lui aussi le dit, il le sait bien quand méme, il
n'invente pas. La c'est un argument, une phrase qui est basée sur l'expérience, ce n'est pas dans
I'Ecriture. "bassement de Dieu." Il en est ainsi surtout & notre époque oul on ne parle plus de Dieu.
Vous avez des livres qui sont capables d'étre écrits sur la vie spirituelle mais Dieu n'y est pas, c'est
fini. C'est a nous d'y faire attention. Alors ce que saint Jean de la Croix vient de dire il I'éclaire par la
parole de saint Paul aux Corinthiens.'? "Quand j'étais enfant," Quand j'étais un commengant.
"pensées d'enfant;" Sur le plan purement naturel. "j'ai évacué les traits de l'enfance." Je me suis
délivré de toutes ces pensées d'enfant. Cela se fait presque automatiquement dans la vie humaine. Un
homme de 40 ans n'agit pas comme un enfant de 6 ans, ce n'est pas possible. A un certain point de
vue, c'est toujours une fagon humaine mais tout de méme un peu plus perfectionnée a 40 ans qu'a 6
ans.

"Ils opérent en enfants... faiblement comme de faibles enfants..." Il le répéte souvent. Il en est
ainsi tout a fait au début de notre vie spirituelle. "ménent que par le goit." Dans les familles vous
pouvez le constater. Un enfant de 3 ans ou 4 ans ou 5 ans, ce qu'il aime, il le fera volontiers, ce qu'il
n'aime pas il ne le fera pas. C'est le golt qui le mene. A la place du mot golt qui est un peu
équivoque, vous pouvez mettre "aime faire cela". C'est cela le gotit dans le sens ou I'emploie souvent
saint Jean de la Croix.

"les spirituels savaient quel bien et quelle abondance d'esprit ils perdent faute de retirer leur
esprit de choses puériles..." Les spirituels sont les ames qui veulent se consacrer a Dieu. C'est un peu
triste, on voit bien la souffrance qu'a di endurer saint Jean de la Croix quand il s'adressait aux
auditoires de Carmes et de Carmélites car c'est surtout a eux qu'il s'adressait, de voir la réalisation de
ce qu'il écrit. Quand il s'agit d'une jeune qui commence on peut le lui pardonner, elle n'est pas
¢éclairée, mais quand il s'agit de personnes consacrées a Dieu depuis de nombreuses années, il est
certain que c'est un peu pénible pour saint Jean de la Croix.

"grand parleur; un petit attachement a quelque chose dont on ne se défait jamais, soit a
quelque personne, ou habit, livres, cellule, a telle sorte de nourriture et autres conversations et gotits
mesquins; soit & vouloir gotter les choses, savoir, entendre et autre chose semblable..." Les grands
parleurs, ceux qui n'arrétent pas de parler, ce n'est pas bon signe. Quand ils ne sont pas encore entrés
en religion, ne jugeons pas. Mais quand ils entrent en religion, s'ils continuent a étre grands parleurs,
il y a quelque chose qui ne tourne pas rond, c'est tout. Et un attachement a une cellule: vous habitez
telle cellule, vous vous y étes habituée, vous avez fait votre nid 1, et un beau jour on vient vous dire
qu'il faut que vous alliez dans une autre cellule. Alors c'est les déchirements... c'est de 1'enfantillage,
au point de vue spirituel c'est un enfantillage, c'est une puérilité. Il y a une certaine curiosité que 1'on
peut avoir a 16 ans, 17 ans, 18 ans, qui peut étre bonne, mais si elle ne se corrige pas en entrant dans
la vie religieuse, on peut se demander ce qui se passe. Ca peut ne pas étre trés rassurant.

"avec une volonté vigoureuse!" Non comme font les enfants. On reproche a saint Jean de la
Croix d'étre austere. Ce n'est pas vrai. Ce qu'on met sous le mot d'austérité c'est la vigueur. Ce n'est
pas la méme chose. Il faut prendre les choses au sérieux, c'est tout. Quand nous disons qu'il faut
aimer Dieu de tout notre ceeur, il faut que ce soit vrai quand méme.

"On y trouve 'consolations et gotts'." C'est parce qu'on y trouve "consolations et goiits" que
"les exercices de la vie chrétienne," se transforment en obstacles. On aime cela. Et parce qu'on aime
cela on les fait volontiers. Ce n'est pas défendu mais il faut arriver a servir Dieu méme si on n'aime
pas l'acte qu'il faut faire. Il ne faut pas faire simplement ce que 1'on gotite i.e ce que l'on aime, il faut
faire ce que Dieu veut.

"Les débutants pensent que d'avoir des golts et étre contents, ce soit servir Dieu..."*" Les
débutants se font des illusions!... bien permises! Il ne faut pas le leur reprocher, nous y sommes tous
passés. "servait Dieu en quelque chose..." C'est elle qui est contente. Dieu aussi... mais Il doit se dire
"La pauvre! ... elle ne connait pas son affaire!'

"N'est point volonté de Dieu;

121 Cor. 13, 11.
B3 p. 104,



Autrement dit, c'est eux qui menent les choses, ce n'est pas Dieu. Alors quand cela leur plait, ¢a va
tout seul et ils croient de bonne foi que c'est bien. Quand cela ne leur plait pas, ¢a ne va pas du tout
alors que peut-&tre l'action elle-méme est meilleure.

"[ls croient que c'est le meilleur...

Pourvu qu'ils aiment cela, c'est bon. Ces erreurs des débuts sont bien permises dans un sens, nous les
avons tous connues.

"meilleures que celles qu'ils ne gotitent pas.

On se trompe du tout au tout.

"tres facilement se chercher soi-méme.

Voyez? Mais tout cela, c'est commun. "a cause du golt" On est bien! "par aventure"

Peut-étre. "Un exemple:" La j'ai un peu inventé mais enfin c'est pour éclairer ce qu'il vient de dire.
Vous avez certaines personnes qui vont prier devant le Saint Sacrement exposé, qui restent volontiers
deux heures et elles sont contentes, elles croient vraiment qu'elles ont fait une trés bonne action. C'est
certainement une bonne action de prier Dieu exposé, sans aucun doute. Mais elles jugent leur action
au gott qu'elles y ont trouvé. Et alors parce qu'elles ont aimé cela, elles pensent qu'évidemment c'est
cela qu'il fallait faire. Si elles n'ont pas encore passé le seuil dont nous allons parler maintenant cela
se comprend peut-&tre mais il faut qu'elles sachent que cela n'a pas trés grande valeur aux yeux de
Dieu. Cela a une certaine valeur mais pas tres grande. Alors comment faire?

"qui cherche Dieu en vérité;" Prenons simplement un jeune qui entre en communauté mais
avec tout son cceur. "qui cherche I'ame," Il faut bien poser le probléme: 1'ame cherche Dieu comme
elle croit devoir Le chercher, et a ce point de vue-la c'est bon, et Dieu de son c6té la cherche. Mais si
Dieu voit qu'elle Le cherche comme il faut, alors cela, ¢a L'intéresse. Et puisque cela L'intéresse, 11
va l'aider a marcher a une autre vitesse, Il va passer a la deuxieme vitesse au lieu de rester a la
premiere. Il va changer sa fagcon d'agir envers 1'ame. Le changement vient de Dieu, pas de 'dme.
Saint Jean de la Croix emploie une expression que nous comprenons trés bien: "Dieu y met la
main"'4... mais la sienne, pas celle de 1'ame. Précédemment c'était la fagon de faire de 1'ame, qu'll
facilitait, qu'll 1'aidait a utiliser, mais c'était sa fagon humaine d'agir, tandis que 1a "Dieu y met la
main"!3,

Alors vous allez voir ce que cela veut dire de "mettre la main..." quand c'est Dieu. Sainte
Thérése d'Avila et saint Jean de la Croix ont si bien compris cette heure-1a que c'est a cause de cela
qu'ils ont écrit au moins certains de leurs livres, parce qu'ils se rendaient bien compte que les ames
n'étaient pas éclairées, qu'on ne leur parlait pas de cela et que n'étant pas éclairées elles n'avancaient
pas, elles ne faisaient pas ce qu'il fallait faire. Si Dieu se met a changer sa fagon d'agir, il faut
probablement que I'ame fasse pareil, adapte sa facon d'agir a celle de Dieu, laisse Dieu faire ce qu'll
veut, tandis qu'auparavant c'était I'ame qui menait tout, qui organisait... telle priere a telle heure, telle
heure ceci, cela... C'était bien mais Dieu peut avoir, Lui, d'autres conceptions de la pricre et
bouleverser tout cela. Et encore cela, c'est purement extérieur. A l'intérieur pour la priere... Prenons
la question de l'oraison. On a commencé a méditer en prenant une page d'Evangile, une parole de
Notre-Seigneur et on essaie de la comprendre. On écoute les exégetes qui nous disent que cela veut
dire ceci, cela, et on reste dans ce sens purement littéral. C'est bon... mais quand "Dieu y met la
main"'%... Vous étes devant une parole d'Evangile, "Dieu y met la main"'7, Il va faire en sorte que
vous saisissiez le sens spirituel de la Parole de Dieu dont on ne parle jamais, les exégetes n'en parlent
jamais. C'est leur affaire, leur devoir c'est de s'occuper du sens littéral. Ils le font en général bien,
mais le sens purement spirituel ils ne s'en occupent pas; tandis que lorsque vous lisez saint Jean de la
Croix vous voyez beaucoup de citations de I'Ecriture Sainte et vous voyez bien que ce n'est pas le
sens littéral souvent. C'est un sens spirituel qu'il découvre. Est-ce qu'il a raison de le découvrir? Je

14V FL str. III, Cypr. p. 1058; B.E. p. 787; Grég. p. 1012: "a son ceuvre"; Poirot, VFB 3,54: "I'ccuvre de Dieu".
15 Ibid.
16 Ibid.
\7 Ibid.



pense bien! Il explique cela au /7 M.C.'® Les plus anciennes le savent. Autrement dit, il nous apprend
a lire I'Ecriture Sainte comme il faut la lire dans 'esprit, dans la foi. Eh oui! c'est tout différent.

"cette heure ou se joue le succes ou I'échec de la vie spirituelle, est peu expliquée."'® On peut
le dire méme dans notre pays ou il y a beaucoup de retraites, de week-end et compagnie. C'est déja
beaucoup, c'est un bon commencement, mais il est bien a souhaiter qu'on aille un peu plus loin dans
l'explication. On apprend trés bien a suivre le texte, a le comprendre, a se nourrir du texte au sens
littéral, c'est bien, mais il y a autre chose... et de cela on ne parle pas. Et ce qui se passe aujourd'hui
s'est passé du temps de sainte Thérése qui disait "J'ai lu... bien des livres spirituels" C'était sa manie!
"I'expliquent fort peu.." Les meilleurs y font quelquefois allusion mais ne s'y arrétent pas.
"I'excellence de l'oraison...;" L'excellence de la méditation, de la priére. "peu de choses..." Ou des
choses qu'il vaudrait mieux quelquefois ne pas dire. "qu'au-dela d'un premier seuil," C'est celui dont
nous parlons, quand Dieu change sa facon d'agir. "des guides éclairés." Je vous garantis qu'on est
placé pour le savoir! "Au livre de sa Vie," C'est intéressant, cela. Notre Mére Sainte Thérese qui n'a
jamais fait d'études et qui n'a jamais désiré en faire... on peut ajouter cela en toute sécurité, avait une
sagesse... une sagesse humaine, du bon sens si vous voulez, parfaite, on peut le dire. Elle aimait sa
priere, elle priait et elle priait bien longtemps, etc. Alors Dieu 'a éclairée — Il ne va pas nous éclairer
nécessairement — et lui a permis de comprendre qu'en effet a un certain moment Il changeait sa
facon d'agir dans 1'ame et alors elle distingue le secours général et le secours particulier. Le secours
général c'est le secours que Dieu nous donnait avant que nous ne nous donnions a Dieu et qui était
bon puisqu'il venait de Dieu, mais cela n'allait pas trés loin. Mais le secours particulier, cela c'est
autre chose. Quand Dieu commence a donner ce secours particulier, Il y va trés doucement en
général — laissons de coté les cas extraordinaires comme saint Paul par exemple — Il y va trés
doucement, d'une fagon imperceptible, on ne s'en apercoit pas directement, on ne peut pas en prendre
conscience, et alors n'en prenant pas conscience on ne le voit pas toujours si on n'est pas averti. Alors
Dieu change sa facon d'agir.

"Dieu donne une grande satisfaction" Je n'aime pas beaucoup cette premiére phrase parce que
si on la prend... mal? on reste sur le plan humain. "d'ou ni comment lui est venue cette faveur." Ce
qu'elle vit, autrement dit. "ni que demander." Elle était bien un peu hébétée de ce changement. "la
science me serait nécessaire." Voyez-vous Notre Mere Sainte Thérese... elle le sent, elle le
comprend: pour l'expliquer, elle n'y arrive pas, ce qu'elle en dit n'est pas suffisant. C'est pour cela
qu'elle aimait consulter les grands théologiens de son temps. "entendre par secours général et secours
particulier..." "Secours général", avant le changement, et "secours particulier", apres. 'C'est trés joli,
Notre Mere!' Mais qu'est-ce que le secours général et le secours particulier, elle ne le dit pas! Elle
sent — des fois c'est trés net et assez précis — au moins elle nous alerte, c'est déja énorme. Dieu a
dans son sac le secours général dont Il s'est servi avant notre entrée au Carmel, puis le secours
particulier qu'll attend, en général, ce n'est pas une loi, de donner a I'dme a un certain moment ou elle
manifestera sa bonne volonté. Manifester sa bonne volonté... Je crois, en complétant cette pensée de
Notre Mere Sainte Thérése qui est juste et trés juste et en l'expliquant que saint Jean de la Croix
dirait... Saint Jean de la Croix dira qu'elle manifestera sa bonne volonté si elle évite le péché, cela au
moins je comprends, et si elle lutte contre ses mauvaises tendances, contre ses défauts. Alors cela,
c'est de la bonne volonté, et c'est cela qu'il faut mettre dans les mots de sainte Thérése d'Avila
"voyant leur bonne volonté"?!... voyant I'dme qui évite le péché. Cela est vraiment trés facile a
constater. Et le sujet lui-méme se rend bien compte que depuis son entrée en religion il évite bien des
petits péchés, enfin des péchés véniels, qu'il commettait auparavant, quelquefois sans trop s'en
apercevoir et que maintenant c'est fini. Cela, le sujet peut le constater lui-méme. De méme pour les
défauts. L'ame connait beaucoup mieux ses défauts et elle peut les faire disparaitre. C'est cela la
bonne volonté que Notre Mére Sainte Thérese n'a pas expliquée mais que saint Jean de la Croix nous
explique.

18 Cypr. et B.E. XVII a XX; Grég. XV a XVIII; Poirot, 17 a 20.
195 108.

209 mot presque incompréhensible.

21 TVe Dem. p. 881.



Maintenant voici une explication du "secours général" et du "secours particulier" au point de
vue théologique. Oh! ce n'est pas difficile! Le "secours général" c'est la grace actuelle que Dieu
donne a tout chrétien baptisé qui est en état de grace, et méme qui n'est pas en état de grace pour qu'il
se convertisse. Ce secours vient de Dieu, il faut donc le respecter, l'exploiter, s'en servir. Dieu le
donne a tout le monde. Le "secours particulier", c'est encore Dieu qui donne quelque chose, alors un
secours dont vous n'avez certainement pas idée. Mais Il le donne avec beaucoup de prudence,
beaucoup de lenteur, mais d'une fagon insensible pour que... Et 'ame ne le voit pas quand Il le donne.
D'ailleurs la grace actuelle dans une vie chrétienne tout a fait normale et ordinaire... le chrétien ne la
voit pas non plus, et cependant si Dieu ne donnait pas cette grace actuelle quand I'homme agit, il ne
pourrait pas agir. Il faut quand méme se rendre compte de certaines vérités, ne pas prendre
simplement telle ou telle idée. Ici, ce "secours général" donc on n'en prend pas conscience mais il
existe. Et le "secours particulier" on n'en prend pas conscience non plus pas plus, peut-étre moins,
mais il existe quand méme. Alors comment allez-vous le reconnaitre? Vous €étes maintenant assez
grandes pour continuer, vous n'avez qu'a prendre la suite.

Le mot "délices" chez Notre Meére Sainte Thérese: j'étais a Lourdes et je me suis trouvé en
face d'un professeur d'espagnol. J'ai pensé en moi-méme "Belle occasion pour le faire parler!" Alors
elle a été tres aimable, c'était une bonne chrétienne. J'ai dit "Mais enfin est-ce que vous pouvez
m'expliquer le sens précis du mot espagnol 'deleites' que l'on traduit inévitablement en France par
'délices'." Elle n'a pas pu... Voyez-vous?... Bien si vous ne savez pas cela et d'autres choses qu'elle a
dites comme cela, vous mettez n'importe quoi pour traduire. On a traduit les ceuvres de Notre Mére
Sainte Thérése avec une certaine facilité, sans réfléchir suffisamment. C'est ce qui m'a arrété un
temps de lire Notre Mére Sainte Thérese... cette question de douceurs, de faveurs et de je ne sais pas
quoi... Il faut comprendre ce qu'elle veut dire. Alors la premicre chose a faire c'est d'étudier le
vocabulaire, et ensuite de le remettre dans le contexte et de voir cela dans I'ensemble et alors on
comprendra mieux. Notre M¢re Sainte Thérese n'est pas plus attachée au goiit — si vous prenez le mot
golit dans le sens habituel des mots — elle n'y est pas plus attachée que saint Jean de la Croix.
Seulement elle ne le dit pas de la méme fagon. La question de vocabulaire, croyez-moi, pour Notre
Meére Sainte Thérése, est encore plus importante que pour saint Jean de la Croix, a cause de cela.
Quand je pense que cette professeur d'espagnol n'a pas été fichue?> de me donner une véritable
traduction!... C'est son métier, elle ne fait que cela! 'Deleites' c'est un mot qui a une saveur espagnole
et tout le monde ne peut pas le comprendre. Alors si on oublie cela... Et les commentateurs qui ont
écrit sur sainte Thérése et saint Jean de la Croix ne se sont pas occupés des vocabulaires, croyez-moi!
On a copié des traductions, ¢a vaut ce que ¢a vaut, ¢ca vaut pas grand-chose! Il fallait donc y regarder
de plus pres pour les passages principaux, et I'entrée dans l'oraison surnaturelle est certainement un
des passages principaux. Il faut bien se dire que le langage de Notre Mére Sainte Thérése, le langage
qu'elle a employé, elle, pour elle-méme, c'était parfait, mais pour nous il est trés difficile a
comprendre et souvent il a ét¢ mal traduit et cela nous a inclinés, nous a portés a comprendre ce
qu'elle ne voulait pas dire, la Sainte Mére. C'est une des raisons pour lesquelles il est bon de
s'appuyer sur saint Jean de la Croix ou les termes sont plus précis parce que lui, il les explique, tandis
que Notre Mere Sainte Thérese, elle...

22 Capable de.



100¢ conférence — vendredi 9 juin 1989

LE MODE HUMAIN ET LE MODE DIVIN
S'INSCRIVENT DANS LA CREATION

Nous sommes bien le 9 juin? Alors c'est un anniversaire... cette offrande de sainte Thérese de
I'Enfant-Jésus... Elle a dG vouloir faire une gentillesse... cela lui arrive parfois, car ce par quoi nous
allons commencer je ne 1'ai encore jamais dit!

Le sujet c'est donc Mode humain, mode divin. Vous comprenez sans peine, vous étes
maintenant, je crois, suffisamment informées pour vous rendre compte qu'il y a bien des moyens
d'aborder cette question-la. On peut 1'aborder sur le plan philosophique, sur le plan psychologique
etc. etc., mais aussi on peut I'aborder dans la foi. Et c'est cela qui est intéressant, et je crois qu'il est
bon de le noter des le point de départ. Cela nous amenera a rester au moins ce matin dans la foi. Je ne
dis pas que cela nous amenera a faire a chaque phrase un acte de foi mais, nous ameénera a nous
mettre dans 'atmosphere de la foi.

Nous verrons ainsi que cette vérité... On peut distinguer dans les activités humaines
d'aujourd'hui, dans les notres, comme deux niveaux: le "mode humain" auquel nous sommes bien
habitués et peut-étre trop habitués, puis le "mode divin". D'ou nous vient cette distinction-1a? Il faut
d'abord que nous prenions conscience qu'elle nous vient de Dieu et qu'ensuite elle nous vient de Dieu
non pas aujourd'hui mais de toute éternité. Quand Dieu a voulu 'homme, a créé I'homme, Il a voulu
non pas simplement lui donner une intelligence et une volonté — cela, c'était ce qui paraissait, ce dont
nous pouvions prendre conscience, c'était bien — mais Il a voulu lui donner comme tout un appareil,
toute une habileté, une capacité surnaturelle. Et ceci est encore important car, en parlant de "mode
humain" et de "mode divin", nous ne sommes pas ici dans des choses que notre intelligence peut
connaitre par elle-méme, qu'elle peut comprendre, dont elle peut avoir la certitude, la clarté, et le
reste. Nous sommes dans le domaine de la foi ou nous allons certainement rencontrer au moins
l'obscurité.

Et en effet, comment saisir cette distinction — "mode humain, mode divin" — quelle
imagination a pu inventer cela? Il faut regarder ce qui est. Si nous regardons ce qui est, ce qui a été,
ce qui sera plus tard... C'est bien une vérité de foi que le monde a eu un commencement. Et avant ce
commencement, Dieu existait de toute éternité. Dieu n'a pas commencé avec le temps, Il était, Il est
éternel. Puis, un jour — nous disons un jour dans notre langage, dans notre fagon de parler — Dieu a
voulu la création. Tout est parti de la création, cela nous 'admettons bien: la création est une vérité
révélée aussi.

Alors c'est assez curieux, jamais, je crois, au cours de ma longue vie, je n'avais tant entendu
parler ou tant vu étudier la création. Je ne sais pas si, dans les livres que vous avez I'occasion de lire,
vous vous en apercevez, mais dans notre temps, actuellement, on dirait que I'homme, ceux qui
réfléchissent un peu sentent... reviennent assez volontiers a ce mysteére-1a, le mystere de la création.
Ils reviennent a ce mystére d'un Dieu qui est parfaitement heureux et qui tout a coup se met a créer...
et qui, en créant, crée le temps. Avant il n'y avait pas de temps puisqu'il n'y avait rien. Il n'y avait que
Dieu qui est éternel et dans Lequel il n'y a aucune succession.

Entre parentheses, quand nous lisons les saints du Carmel comme les autres livres spirituels,
nous ne pensons pas assez que Dieu est un Etre a part, qui ne fonctionne pas comme nous. Il connait,
oui, comme nous, nous connaissons. Il aime comme nous, nous aimons. Mais chez Lui il n'y a
aucune succession: il n'y a pas eu de milliers d'années ou de siecles pendant lesquels Dieu ne
connaissait pas ou ne connaissait pas ce qui existe aujourd'hui. Il a toujours tout connu et tout prévu
et tout voulu. I1 a réalisé ensuite la création dans le temps. Vous allez la mieux comprendre comment



les choses vont se passer parce que le temps, vous savez ce que c'est. Nous sommes habitués au
temps, nous naviguons nous aussi dans le temps, alors nous sommes, dirais-je, non pas de plein pied
avec Dieu mais enfin il y a quand méme une sorte d'élément commun. Il faut donc remonter jusqu'a
la création pour avoir une idée valable du mode humain et du mode divin, une idée valable que la foi
va nous donner sans entrer dans les ultimes détails qui seront a expliquer par les saints. Dieu dans la
création va nous informer suffisamment pour que nous puissions parler comme nous allons parler et
pour que nous puissions les situer.

Dieu se met donc a créer. Je vous conseille simplement de reprendre votre Bible quand vous
aurez le temps pour bien vous mettre cela dans la téte. (Cette petite Bible, c'est la seule que j'ai
trouvée ici, a le caractére un peu fin mais elle a I'avantage de montrer les lieux paralleles au premier
récit de la création... jusqu'aux passages de la lettre aux Hébreux, aux Colossiens...). Vous avez donc
1a le dogme, la vérité révélée, la révélation dont parle /'Ecriture Sainte. Et les endroits principaux ou
I'Ecriture nous en parle, vous les avez 1. Vous savez qu'il y a deux récits de la création, le deuxiéme
récit est au chapitre suivant, vous le trouverez facilement. Les références, vous les avez ici.?3

Alors "mode humain, mode divin"... pour savoir a quoi cela correspond, je vais remonter
jusqu'a la création puisque c'est Dieu qui nous a faits. C'est le point de départ. Il nous a faits et Il
continue a créer les créatures a mesure qu'elles apparaissent sur la terre. Donc le mode humain et le
mode divin, c'est I'ceuvre de Dieu. Il faut donc regarder cette question-1a, je dirais, avec respect. Mais
aussi restons dans la foi, ne nous perdons pas dans des dissertations philosophiques ou autres qui
peuvent intéresser, qui peuvent étre bonnes par ailleurs mais qui pour notre vie contemplative ne sont
pas nécessaires tandis que ce que nous dit ’Ecriture sur la création, nous pouvons nous y arréter et
chercher dans ces passages une idée approximative au moins du mystére de la création du mode
humain et du mode divin. L'Ecriture nous fait le récit de la création au début de la Genése.

Nous n'allons pas faire un discours sur la création comme telle mais il y a un détail que nous
connaissons tous, sur lequel nous pouvons trés bien nous appuyer... D'apres le texte, d'apres sa
parole, on dirait que Dieu a fait la création par étapes: les six jours de la création, le jour de repos...
Nous constatons aussi a mesure que nous avancons dans les jours de la création que ce que Dieu fait
est encore plus parfait. On dirait que Dieu cherche quelque chose, on dirait qu'll a un plan qu'll ne
veut pas... Il pouvait tout faire d'un seul coup vous comprenez trés bien. On dirait qu'll ne veut pas
tout faire d'un seul coup, qu'll veut que nous ayons le temps avec Lui d'admirer ce qu'll peut faire: les
créatures inanimées, les créatures animées, les plantes, les animaux etc. Puis, finalement Il aboutit a
I'homme. Par étapes...!

Nous sommes habitués a dire que la création a duré six jours et que le septiéme jour Dieu s'est
reposé. Eh bien ne nous perdons pas dans des discussions pour savoir si c'est des jours comme ceux
que nous avons aujourd'hui. C'est ce que j'appelle sortir de la foi. Je ne dis pas que c'est mal mais
cela ne nous intéresse pas. Ce qui nous intéresse c'est de constater que Dieu n'a pas tout fait
ensemble, mais qu'll a procédé comme par étapes. Et nous remarquons qu'a mesure que ces étapes se
déroulent, la créature est de plus en plus parfaite. Avant l'apparition des premiers végétaux, la vie...
on se demandait si elle existait. La vie des plantes est apparue d'abord, puis la vie des animaux,
ensuite on aboutit a 'homme. Mais encore 1a, on sent comme une sorte de progres: Il commence par
le créer et par lui donner tout ce qui lui est nécessaire, sans lui donner évidemment la vision
béatifique.

Mais enfin pourquoi Dieu s'est-Il mis en téte de créer 'homme alors qu'll avait créé
I'immensité de la création dont nous n'avons pas idée? C'est intéressant de suivre les recherches des
savants pour mieux connaitre l'univers. Aujourd'hui il y a des recherches, des fouilles dans le ciel, je
dirais, qui sont admirables. Donc I'nomme est créé simplement tel qu'il est et c'est tout. Et aprés on

23 Gn. ch. 1.

10



dirait que Dieu se repent — vous comprenez bien, c'est une facon de parler — de n'avoir fait que
cela, cela ne Lui donne pas satisfaction. Alors Il 1'¢leve a l'ordre surnaturel. 11 1'éléve a I'ordre
surnaturel: c'est une formule classique, 1'Eglise 'enseigne toujours. Et pourquoi Dieu fait-Il cela?
Qu'est-ce qu'll veut? Si a la création primitive Il ajoute encore quelque chose, c'est bien qu'll a
quelque chose en téte. Alors qu'est-ce qu'll veut? Il veut que I'homme Le connaisse et L'aime comme
Lui, Dieu, Se connait et S'aime. Autrement dit, Il veut partager sa vie. Sa vie est si débordante, si
immense, si infinie, qu'll ne veut pas se contenter des créatures qui n'ont évidemment aucune idée de
la création — un minéral, un végétal ne sait rien. Il veut que sa création puisse, je dirais, dialoguer
avec Lui, mener la méme vie que Lui. Et cela, il ne faut pas l'oublier, cela remonte jusqu'au grand
dessein de Dieu, c'est ce qu'll a voulu créer.

Il a voulu créer I'ordre surnaturel, Il a voulu que I'homme connaisse Dieu et aime Dieu, cela
se résume a cela. Notre-Seigneur nous I'a dit "La vie éternelle, c'est qu'ils te connaissent..."?* Il veut
donc que nous Le connaissions et que nous L'aimions comme Lui-méme Se connait et S'aime, Il veut
partager sa vie, la vie qui Lui est propre, Il veut la communiquer a I'homme. La nous sommes tout a
fait dans la foi, dans ce que nous devons croire.

Alors comment fait-i1? Il donne a Adam, le premier homme qu'll a créé, qu'on appelle Adam
— il n'y a pas de difficulté, on ne va pas chicaner la-dessus vous comprenez bien — la grace
sanctifiante et en méme temps tout l'appareil surnaturel, les vertus théologales, les vertus infuses, les
dons du Saint-Esprit etc. L'homme est donc outillé, équipé pour pouvoir connaitre Dieu comme Dieu
Se connait. Oui... mais 'homme ne connaitra Dieu selon le plan de Dieu, I'hnomme ne connaitra Dieu
parfaitement que lorsqu'il sera au ciel. Sur la terre il faut qu'il passe par une épreuve comme Adam
qui, ayant regu l'ordre surnaturel, est passé par une épreuve ou il a échoué d'ailleurs, et ensuite a été
relevé et sauvé. Il y a donc cette étape de la création de I'hnomme qui se fait elle aussi par la nature,
puis la surnature, si on peut ainsi parler, qui lui est donnée, et donnée par Dieu, pour réaliser son plan
sur 'homme, son plan sur la création, pour arriver a ce qu'll voulait en créant. Dieu n'a pas créé pour
avoir le plaisir de voir des étoiles se promener dans le ciel mais pour avoir quelqu'un avec qui Il
puisse parler, a qui Il puisse communiquer sa vie. Il faut donc ce vaste horizon quand on étudie ce
mode humain et ce mode divin.

Apres vous savez ce qui est arrivé: Adam, le premier homme, a été soumis a une épreuve, il
échoue, il recoit la promesse du salut, et dés cette promesse Dieu redonne — ce n'est pas de foi mais
on peut, je crois, I'admettre — la grace sanctifiante et toutes les promesses qu'il avait faites, car
Adam se rend compte qu'il a fait une erreur, une faute, et il la regrette. La encore, voyez I'étape: ce
premier homme, sa chute, le don refait de tout I'outillage surnaturel dont il a besoin pour mener la vie
que Dieu lui destinait des le début; et nous sommes maintenant dans cette période apres le mystére de
la Rédemption. Ne craignons pas de temps en temps ainsi de nous remettre dans la vérité. Tout cela
est révélé par Dieu, nous ne pouvons pas en douter, et cela nous montre mieux ensuite ce qui va
suivre. Et ce qui va suivre, ce n'est pas 'homme qui l'invente, c'est Dieu qui 1'a voulu et qui l'a
institué sur lui. Voila la Rédemption.

Qu'est-ce que Dieu veut? Dieu Créateur veut 'homme qui puisse parler avec Lui, qui ne soit
pas seul, qui Le connaisse et L'aime et qui jouisse aussi de ce bien qui est moins souvent nommeé
mais qui est peut-&tre le plus précieux que nous ayons, un des plus précieux que nous ayons, la
liberté. Dieu donne a I'homme la liberté. L'animal n'est pas libre, il est poussé par ses instincts voulus
et donnés par Dieu, réglés par Dieu, qui lui permettent de vivre, tandis que I'homme qui a lui aussi
des instincts a en plus la liberté. La liberté éclate au moment de la chute d'’Adam et de son repentir et
de tout ce qui va suivre. Que va-t-il se passer apres la faute? C'est la promesse de Dieu. Dieu veut
que nous Le connaissions. Il nous envoie un jour son Fils qui opére le salut et nous rachete

2 Jn173.

11



completement du péché: c'est le mystere de la Rédemption. Mais la pleine réalisation du plan de
Dieu ne sera que dans I'éternité.

Cependant Dieu veut que 'homme se prépare a cette pleine réalisation et Lui-méme le
prépare. Quoi faisant? En lui donnant dés ici-bas, je ne dis pas indistinctement a tous les hommes
mais au moins a ceux qui arrivent a connaitre Dieu, la grace sanctifiante. Les hommes qui sur la terre
ont la grace sanctifiante ont déja — et cela c'est I'enseignement commun de I'Eglise, nous sommes
tranquilles, nous restons bien dans la foi — le commencement de la connaissance du ciel. Il faut
rester avec ces perspectives pour mieux situer le mode humain, le mode divin. Vous voyez donc.
Dieu répare partiellement la faute d'Adam en restituant a 'hnomme la grace sanctifiante et ce qu'il faut
pour connaitre Dieu d'une maniére surnaturelle. Ces dons surnaturels nous sont donnés avec plus
d'abondance grace a la Rédemption. Dieu nous donne donc la foi. Et la foi nous pouvons nous en
servir méme, je dirais, si nous n'avons pas I'état de grace car I'état de grace, la grace sanctifiante n'est
pas la foi et peut ne pas exister lorsqu'on a la foi: elles sont séparables. La grace sanctifiante n'est
donc pas a ce point de vue-la — a ce point de vue-la! — la foi. Pour avoir la foi il n'est pas
nécessaire d'avoir la grace sanctifiante, vous le savez. Supposons une ame, un enfant qui est baptis¢,
qui recoit la grace sanctifiante, il recoit en méme temps la vertu de foi avec la grace sanctifiante.
Alors quand 'homme a la grace sanctifiante et la foi, il a ce qu'il lui faut pour, sur la terre, connaitre
Dieu comme Dieu veut qu'il Le connaisse. Il a recu, il possede, il a a son usage ce qu'il lui faut pour
connaitre et pour aimer Dieu comme Dieu le désire aujourd'hui pour lui pendant qu'il est sur la terre.
Nous sommes rendus la.

Oui... mais comment Dieu veut-Il se faire connaitre déja sur la terre? Vous remarquerez
quand vous lirez saint Jean de la Croix — parce que ce que nous essayons de bégayer, lui, il le savait
parfaitement — saint Jean de la Croix ne peut pas se défendre de parler du ciel quand il évoque notre
destinée, quand il parle de ce que nous sommes, de 1a ou nous allons. Nous n'en parlons pas assez.
Sur la terre Dieu ne nous donnera pas en plénitude la connaissance du ciel. Il pourrait le faire mais il
semble bien qu'll ne le fait pas. Bien sir... Il ne nous la donne pas en plénitude mais Il peut bien nous
la donner comme un commencement. Il peut nous donner non seulement le germe de cette vie du
ciel... Nous recevons la grace sanctifiante et nous savons qu'en la recevant — vous l'avez dans le
Nouveau Testament — nous sommes "participants de la nature divine".? Cela veut dire quelque
chose quand méme!

Saint Jean ne cesse de nous dire a la suite de Jésus-Christ que nous sommes des enfants de
Dieu.?¢ Cela doit avoir sa répercussion dans notre psychologie humaine quand méme! Il y a donc en
nous ce qu'il faut pour connaitre Dieu. Oui, mais jusqu'ou vont ces possibilités de connaissance et
d'amour de Dieu quand nous sommes sur la terre? La nous sommes devant le probleme de notre
sanctification, de notre destinée. Si nous visons trop bas ce n'est pas nécessairement une faute mais
c'est quand méme bien facheux. Viser trop bas... j'entends par exemple se contenter de bien observer
la loi, strictement, mathématiquement, a la perfection et rien de plus. Evidemment c'est déja
beaucoup parce qu'on reste quand méme dans la vie divine. Mais si au contraire nous comprenons un
peu mieux ce qu'est cette vie divine, ce qui nous est donné dans la vie divine i.e. la possibilité¢ de
connaitre et d'aimer Dieu comme Dieu Se connait et S'aime... C'est un peu différent! Comme Dieu Se
connait et S'aime... mode divin de connaissance et d'amour! Quand Dieu nous donne le moyen de Le
connaitre, Il nous donne la foi. Il nous a d'abord donné l'intelligence qui nous permettait d'atteindre
Dieu... mais enfin avec un peu de misere et d'une fagcon bien pauvre. Ensuite Il nous a donné la foi
surtout depuis Jésus-Christ, la foi qui est offerte a tous les hommes et qui est comme une
participation, lointaine évidemment, de la connaissance que Dieu a de Lui-méme.

32P1,4.
26?

12



C'est 1a que le sujet que nous avons étudié ensemble autrefois, la croissance de la foi, est
intéressant. A la différence de notre intelligence qui est ce qui nous permet de connaitre Dieu d'une
facon naturelle — notre intelligence peut bien progresser elle aussi dans ses connaissances... mais
cela ne va pas bien loin — la foi, elle, peut progresser infiniment, il n'y a pas de limite parce que c'est
Dieu qui fait, je dirais, 'augmentation et la croissance de la foi. Eh bien si Dieu — parce que c'est
surnaturel — des cette vie peut nous faire grandir ainsi dans la connaissance de Lui-méme parce qu'll
nous donne quelque chose de plus que nous n'avions pas auparavant, qui bouleverse, qui change
toute notre connaissance et qui est déja quelque chose de la connaissance que les élus ont dans le
ciel, je crois que cela bouleverse un peu nos petits horizons. Nous sommes faits pour la terre, c'est
¢vident, nous avons un role a remplir, une mission a remplir, c'est clair, mais qu'est-ce que c'est a
coté de cette mission éternelle de connaitre Dieu et de L'aimer? C'est bien peu de chose... et dans le
temps et dans la réalité.

C'est 1a que va s'insérer le mode divin, c'est 1a qu'il s'insére tout naturellement. Ce surcroit de
puissance de connaitre et d'aimer qui nous est donné¢ dans l'ordre surnaturel, il faut bien qu'il s'exerce
un jour... si ce n'est pas ici-bas c'est dans I'éternité, mais sur la terre il peut s'exercer. Prenons comme
modele la Sainte Vierge. Nous sommes tranquilles avec Elle parce que nous savons qu'Elle n'a
jamais commis de faute; donc Elle a toujours eu la grace sanctifiante, toujours eu la foi, et la foi telle
que Dieu Lui donnait et, je dirais, dans des proportions que nous ne pouvons pas imaginer. Par le fait
méme, quand Elle faisait un acte de foi... ce devait étre un acte de foi selon le mode divin: il n'y avait
rien qui 'empéchait.

Pour nous, on parle de sainteté, de sanctification... on a raison! Mais on pourrait aussi parler
de la réalisation du plan de Dieu sur nous, ce plan de Dieu qui veut nous associer a la connaissance
qu'll a de Lui-méme, a I'amour qu'll a de Lui-méme, et cela dés ce monde. Dieu veut nous en donner
comme un avant-golt, comme un commencement, et c'est ce qu'll fait en nous donnant 1'état de grace
avec son cortege de dons spirituels et surnaturels. Vous voyez bien que nous sommes restés dans la
foi: ce que je viens de dire, nous le savons simplement parce que Dieu nous I'a révélé. Et a ce point
de vue-la, le Nouveau Testament nous en dit davantage. Pour bien comprendre le plan de Dieu
surtout avec I'ordre surnaturel, il faut surtout lire et comprendre le Nouveau Testament, les Epitres de
saint Paul et les paroles de Notre-Seigneur pour avoir des bases solides et vraies.

Il y a donc le mode humain et le mode divin. Vous voyez comment il faut poser ce probléme.
Je l'ai peut-€tre posé d'une fagon maladroite, c'est la premiere fois de ma vie... mieux vaut tard que
jamais! La nous sommes dans l'essentiel dans ce qui a été pour nous voulu et réalisé¢ par Dieu qui
nous a donné notre nature, ce que nous sommes au moment de notre naissance, de notre création et
qui plus tard au Baptéme nous a donné tout ce qu'il fallait pour Le connaitre et L'aimer comme dans
le ciel.

Nous sommes rendus la et c'est a partir de 1a qu'il faut maintenant procéder. J'ai pris cette
formule "mode humain, mode divin"?’ parce que je la trouve dans saint Jean de la Croix, c'est tout, je
n'ai pas d'autre idée que cela; cette formule n'est pas de moi du tout, mais il faudrait peut-étre la
comprendre. A dessein, Jean de la Croix nous le dit. C'est dans la Montée du Carmel. 11 n'a pas
d'autre idée, pas d'autre but en écrivant, et non seulement la Montée du Carmel mais les ouvrages
qu'il a écrits dans la suite, que nous apprendre et nous aider a aimer Dieu et a Le connaitre selon le
coeur de Dieu, nous apprendre ce que Dieu veut réaliser en nous de toute éternité. Saint Jean de la
Croix n'a pas d'autre but que cela. Ce n'est pas un systeme créé par les hommes qui peut étre bon
dans un sens, mais nous restons dans le plan de Dieu. Certains théologiens nous diront pour
expliquer ce mode divin que cette connaissance et cet amour surnaturels se font grace au secours des
dons. C'est possible... il n'y a pas de contradiction dans ce qui est dit... mais est-ce bien la pensée de
saint Jean de la Croix? Car quand nous sommes dans le ciel, quand les élus sont au ciel, ceux-ci

27 9

13



connaissent Dieu, le plan de Dieu est pleinement réalisé parce qu'a ce moment-la les €élus peuvent
connaitre et aimer Dieu comme Dieu I'a toujours voulu i.e comme Dieu Se connait et S'aime... et
comme Dieu Se connait et S'aime par Lui-méme et non pas par quelque chose d'autre. C'est un fait.
La ce sont des vérités de foi quand méme. Dieu nous donne donc de pouvoir Le connaitre par Lui-
méme parce qu'll I'a voulu tout simplement. Ce n'est pas parce que nous pouvons obtenir cela, c'est
parce que Dieu 1'a voulu par miséricorde et par amour et qu'll nous donne ce qu'il faut pour cela: Il
s'arrange pour le réaliser en nous.

Vous voyez tout de suite que ce qu'il ne faut pas manquer ce sont ces perspectives a l'infini. Il
ne faut pas les limiter a un systéme quel qu'il soit qui peut avoir du bon sous certains aspects mais
qui nous arréte en chemin. Dieu va nous faire aimer et connaitre comme Il aime dans la Trinité et
comme Il Se connait Lui-méme: c'est la vie méme de Dieu que nos partageons des ici-bas, il n'y a
aucun doute, c'est la foi. C'est la vie de Dieu, c'est le commencement de la vie que nous ménerons
dans le ciel, saint Thomas d'Aquin le dit.?® Dans le ciel c'est trés simple, c'est Dieu qui Se fait
connaitre par Lui-méme et qui Se fait aimer par Lui-méme. Sur la terre, ce doit étre la méme chose.

Prenons simplement la connaissance: est-ce que vous voyez les différents étages? Nous
disions tout a I'heure que dans la création qui s'est faite par étapes, Dieu avait commencé par créer
des €tres qui ne pouvaient pas connaitre pratiquement: les minéraux ne connaissent pas. Puis les
végétaux... Laissons de coté les questions des plantes qui auraient une certaine sensibilité¢, une
certaine connaissance, laissons tout cela... je ne dis pas que ce n'est pas vrai mais il n'y aura jamais
que des certitudes purement humaines et cela ne m'intéresse pas. Mais je sais trés bien que la foi,
elle, peut me faire connaitre Dieu comme Dieu se connait. Et alors connaissance humaine par
l'intelligence humaine; au-dessus il y a la connaissance des anges. L'ange se connait lui aussi par lui-
méme: par qui voulez-vous qu'il se connaisse? La n'allons pas plus loin, mais enfin il a une
connaissance supérieure, nous l'admettons. Entre la connaissance angélique et la connaissance que
Dieu possede, est-ce qu'il y en a une autre? Je n'en sais rien et je ne veux pas me casser la téte pour
savoir s'il y en a une. Mais ce qui est bien certain, c'est que la connaissance de I'ange si élevée soit-
elle au-dessus de la connaissance humaine est tout de méme, elle aussi, ¢loignée, infiniment ¢loignée
de la connaissance que Dieu a.

Alors si Dieu veut nous faire participer a cette connaissance selon le mode divin c'est tout
autre chose que la pauvre connaissance a mode humain que nous trainons depuis notre enfance, a
laquelle nous sommes habitués, de laquelle nous ne pouvons pas décrocher parfois. Regardez donc
l'échelle de la connaissance, voyez ou nous sommes rendus, j'entends les hommes en général, et le
chemin qu'il reste a parcourir sur la terre, selon le plan de Dieu, puisque c'est possible. C'est possible:
vous me direz 'Comment le savez-vous?' Je le sais par les saints: ce n'est pas la Révélation
proprement dite, mais c'est quand méme ce qu'ils ont vécu et ce qu'ils ont pu dire en toute vérité.
C'est donc a cette connaissance-la, qui est propre a Dieu, que Dieu nous fait participer. On ne veut
pas que nous participions a cette connaissance de cette facon-1a, mais on admet trés bien que nous
participions a 1'Etre de Dieu, & la grice sanctifiante. Il y a une sorte de contradiction 1a car il y a un
bon principe de bonne philosophie, de bon sens qui dit que l'action est en dépendance de 1'étre: tel
étre, telle action. C'est le bon sens. Alors si Dieu nous fait participer a son Etre par la grace
sanctifiante — et cela, personne ne le nie — apres, pour l'action, il n'y a pas moyen! ... il faut des
choses supplémentaires encore! Les choses supplémentaires c'est la foi et c'est tout sur la terre, et la
lumiére de gloire dans le ciel.

Nous sommes donc 1a devant le plan de Dieu sur nous, sur ce que nous pouvons, sur ce que
nous devons savoir, sur ce que nous devons désirer. Je ne sais pas si vous avez jamais ¢tudié ce
probléme dans saint Jean de la Croix mais vous remarquerez qu'il en parle a chaque instant, d'un
mot quelquefois, d'un bout de phrase... il n'insiste pas davantage... Et s'il en parle si souvent c'est qu'il
l'a vécu et qu'il le vit profondément et qu'il ne peut pas s'empécher d'en parler et qu'il sait bien que
c'est cela la vérité, ce qui doit nous rendre encore plus attentifs a ce qu'il nous dit.

28 9

14



Samedi, 10 juin 1989

Le mode humain et le mode divin:
idée fondamentale de la doctrine de saint Jean de la Croix

Nous avons choisi un sujet bien important mais un peu long. Hier au fond c'était une sorte de
préparation a I'é¢tude de cette question dans saint Jean de la Croix. Autant que possible — je ne dis pas
absolument toujours, toujours, mais autant que possible — restez dans la lumiére de la foi et ne vous
arrétez pas, du moins longtemps, sur des questions qui ne sont pas des questions de foi et donc qui ne
sont pas nourrissantes directement pour notre ame. Ce qui fait la nourriture, la qualité de la nourriture
que nous trouvons dans saint Jean de la Croix c'est que, comme il nous 1'a dit, tout ce qu'il écrit est
sous la lumicre de la foi. Et vous le voyez bien. Il ne s'arréte pas pour discuter de questions
secondaires. Et Dieu sait si le long du chemin il en aurait rencontré s'il en aurait eu. Il ne I'a pas fait.
Il y a l1a donc une indication qu'il n'a pas donnée formellement, il ne 1'a pas "vocalisée" comme vous
dites mais enfin c'est ce qu'il a fait en réalité. Hier c'est ce que nous avons donc fait. Les questions
qui pourraient nous venir a I'esprit peuvent étre bonnes, mais pour étudier, pour essayer de voir la
pensée de saint Jean de la Croix, renongons pour quelques instants au moins a nos préférences et
restons dans la lumiére de la foi. C'est probablement ce qui manque a certains commentateurs pour
ne pas dire a tous. Eux, ils font un peu le contraire sans s'en rendre compte sans doute. Dés qu'il y a
une question discutée, on dirait qu'ils sont contents, ils apportent les arguments pour, les arguments
contre, etc. Cela nous meéne a pas grand-chose pour notre vie. Au point de vue intellectuel, c'est peut-
étre trés bon, mais pour notre vie, c'est ce que nous cherchons, cela ne nous avance pas beaucoup.

Voir complétement a fond cette question du mode humain et du mode divin... je crois bien
qu'il faudrait y consacrer tout un volume... si on voulait le faire en long et en large. Cela je ne le ferai
pas. Sans aller jusque 14, on peut voir au moins quelques points d'une fagon assez approfondie et qui
puissent vous servir un peu. .. pas de modele, le mot est trop fort, mais enfin d'exemple pour que
vous puissiez vous-mémes ensuite continuer le travail.

Une question toute simple qui semble encore 1a avoir échappé aux commentateurs est celle-
ci: ou saint Jean de la Croix parle-t-il pour la premiére fois du mode humain et du mode divin? Cela
parait banal comme question, mais vous comprenez bien que s'il en parle a la fin de la Vive Flamme
ce sera tout différent que s'il en parle au début de la Montée du Carmel. S'il en parle au début de la
Montée du Carmel, c'est qu'il sait bien, lui, 'usage et le recours qu'il fera au cours de 1'ouvrage qu'il
écrit, de ce principe du mode humain, mode divin. S'il en avait parlé juste a la fin, la perspective ne
serait pas la méme. Or que constatons-nous? C'est tout a fait au début de la Montée du Carmel qu'il
en parle. C'est un peu ennuyeux de constater que tant d'auteurs n'ont pas l'air de se douter de
I'importance de cette premicre page (Cyp. 1 M. V, 77; B.E.IM. V, 94; Grég. I M. V, 47).

Il est bon que vous ayez ce passage sous les yeux. Saint Jean de la Croix vient de poser sa
these i.e. ce qu'il veut développer, ce qu'il veut prouver. Prenez la page76 (B.E. p. 93; Grég. p. 46"...
la voie et le..."): ".. il est nécessaire que le chemin et la montée vers Dieu soit un soin ordinaire de
faire cesser et de mortifier les appétits; et I'dme y parviendra d'autant plus tot qu'elle se hdtera
davantage en ceci. Mais jusqu'a ce qu'ils (Grég. "Tant qu'on ne 1'a pas obtenu” : le détachement des
tendances, des appétits) ces appétits "cessent, il n'y aura moyen d'y atteindre, quelques vertus qu'on
exerce, parce qu'on ne les obtient pas avec perfection — laquelle” perfection "consiste ~ tenir l'ame
vide, (Grég. "nudité"). Voyez-vous, c'est 1a "dénuée” (Grég. "dépouillement") dépouillée "et purifice
de tout appétit. De quoi nous avons une peinture bien vive dans la Genese" (Grég. idem), tout de
suite il recourt a 1'Ecriture Sainte. Autrement dit le moyen d'arriver c'est la "desnudez", le moyen
d'arriver a Dieu, a l'union d'amour, c'est la "desnudez”. Ou prend-il cette "desnudez"? Il le dit ici. "ou
nous voyons que le Patriarche Jacob voulant aller sur le mont Bethel pour y ériger un autel a Dieu,

15



sur lequel il Lui pit offrir un sacrifice, il commanda auparavant trois choses a ses gens: la premiere,
qu'ils jetassent loin d'eux tous les dieux étrangers; la seconde, qu'ils se purifiassent, la troisieme,
qu'ils changeassent d'habits.” (Grég. "vétements") La il est bon de lire en effet dans 1'Ecriture ce
chapitre. "Par lesquelles trois choses, il est donné a entendre que l'ame qui voudra monter en cette
montagne, (Grég. idem) qui voudra arriver a l'union d'amour, qui veut suivre le chemin "pour y faire
un autel de soi-méme, sur lequel on offre a Dieu un sacrifice de pur amour, de louange et de pure
révérence, avant que de monter au haut de la montagne doit avoir parfaitement accompli ces trois
choses: la premiere, qu'elle bannisse de soi tous les dieux étrangers - qui sont toutes les affections et
attachements étrangers - (Grég. "attaches") traduisons cela... et pour étre strs de la vérité vous
comparerez avec II MC V ou il reprend un peu cette page et ou c'est encore plus clair. D'ailleurs on
peut treés bien le faire. C'est a la page 134 (B.E. 133; Grég. IV, 109: "elle a lieu quand les deux
volontés.. ."). L'union d'amour est réalisée quand les deux sujets "sont conformes en un, n'y ayant
aucune chose en l'une qui répugne a l'autre. Partant quand l'dme otera entierement de soi ce qui
répugne et n'est pas conforme a la volonté divine, elle demeurera transformée en Dieu par amour."
(Grég. idem)

C'est le méme principe. "Ce qui ne s'entend pas seulement de ce qui répugne selon l'acte,
mais aussi selon [l'habitude: (Grég. "des tendances habituelles") autrement dit, les mauvaises
tendances, I'habitude "de maniere que non seulement les actes volontaires d'imperfection doivent étre
bannis", (Grég. "les actes volontaires des imperfections"), premiere chose: pas de péché, arriver ~
supprimer le péché dans notre vie, dans la vie "mais aussi les habitudes de toutes ces imperfections
doivent étre anéanties”. (Grég. "les tendances de toutes ses imperfections") car, vous le savez bien,
l'absolution efface le péché mais n'enléve pas les habitudes mauvaises contractées par le péché. Elles
restent. Et si nous n'y faisons pas attention, elles vont repousser et nous faire retomber dans les jours
suivants. Il faut donc supprimer les habitudes mauvaises. Voila la deuxiéme chose. "Et d'autant que
toute créature et toutes ses actions et habiletés ne conviennent ni n'arrivent pas a ce qui est Dieu,
pour ce sujet, l'dme se doit dénuer de toute créature, de toutes ses actions et habiletés" (Grég. idem)
c'est le troisiémement, cela. Et c'est de ce troisiemement que dans l'enseignement ordinaire — c'est
peut-étre ce qu'il faut faire d'ailleurs, ce n'est pas une critique mais c'est une constatation — on ne
parle jamais... j'entends en chaire "— a savoir de son entendre, de son goiiter et sentir —" (Grég. idem)
autrement dit, notre fagon... C'est une autre fagon de parler du mode humain d'agir "afin que chassant
tout ce qui est dissemblable et non conforme a Dieu, elle vienne a recevoir la ressemblance de Dieu,
ne demeurant en elle aucune chose qui ne soit volonté de Dieu et qu'ainsi elle se transforme en Lui."
(Grég. idem) Vous voulez la transformation en Dieu, et bien il faut enlever tout ce qui n'est pas Dieu.
C'est tout simple. Donc I'acte du péché, cela nous le comprenons, les mauvaises habitudes, nous le
comprenons trés bien. C'est le troisiemement qu'il est plus difficile de comprendre et évidemment
encore plus difficile de réaliser. C'est précisément ce troisiemement qui s'attaque au mode humain, au
mode divin. Il y a donc concordance entre ce passage et le passage que nous avons au premier livre
de la Montée du Carmel.

Nous pouvons revenir maintenant au premier livre de la Montée du Carmel. C'est intéressant
de comparer quand on peut le faire les passages qui se ressemblent parce qu'ils ne sont jamais
exactement pareils et ils se complétent toujours. Alors prenons les trois choses (Cyp. p. 77; B.E. 94;
Grég. 47): "qu'elle bannisse de soi tous les dieux étrangers" (Grég. idem) nous disons: qu'elle cesse
d'offenser Dieu par le péché ou, si vous le voulez, si le mot 'offenser' Dieu est un peu fort, prenez la
formule de sainte Théreése de 1'Enfant-Jésus: "ne rien refuser a Dieu". "la seconde, qu'elle se purifie
du reliquat que ces appétits lui ont laissé en l'dme, par la nuit obscure du sens —" (Grég. "de ses
tendances") 1a, cela va plus loin que le premiérement qui ne vise que les actes. La ce sont les
habitudes, les tendances mauvaises. Nous en avons tous car nous avons tous péché "- y renoncgant et
s'en repentant d'une fagon ordinaire; et la troisieme, qu'elle doit avoir pour parvenir a cette haute
montagne, est le changement d'habits,” (Grég. "changement de vétements") c'est assez curieux, c'est
le texte de 1'Ecriture. C'est la troisieme chose et c'est la plus importante. "lesquels,” (Grég. "Ces
vétements") cela se rapporte a l'habit "moyennant l'oeuvre des deux premieres choses,” (Grég.
"conditions accomplies") i.e. une Ame qui arrive a jamais rien refuser a Dieu et qui par le fait méme
arrive aussi a lutter contre les mauvaises habitudes, les mauvaises tendances. Les deux premicres

16



choses sont en notre pouvoir, c'est nous qui pouvons les faire avec la grace de Dieu évidemment mais
c'est nous qui pouvons les faire. La troisieme chose, il n'y a que Dieu qui puisse la faire, mais il faut
y tendre, savoir que cela existe d'abord, et la désirer. "Dieu lui changera de vieux en nouveaux:"
(Grég. "Par des vétements nouveaux") Qu'est-ce que cela veut dire? Il nous donne une interprétation
de 1'Ecriture, une interprétation spirituelle. "mettant en l'‘ame une nouvelle facon d'entendre” (Grég.
"de connaitre") c'est le verbe et non pas le nom; c'est exact comme traduction mais le mot a mot est
peut-&tre encore plus rigoureux et plus fort: un nouvel entendre. Si réellement notre sanctification
suppose ce nouvel entendre et si on ne nous en parle jamais, on ne risque pas de nous aider beaucoup
pour cela. "et mettant un nouvel amour (un nouvel aimer Dieu en Dieu) de Dieu en Dieu" (Grég.
"d'aimer Dieu en lui-méme")

Vous voyez bien qu'il se passe quelque chose de nouveau., qu'on le veuille ou non. Ce

quelque chose de nouveau. .. La fagon humaine doit €tre purifiée, c'est le péché et les mauvaises
habitudes, mais ensuite notre fagon humaine de connaitre et d'aimer doit étre changée. Cette fagon
humaine doit étre remplacée par la fagon divine. Alors lisons la suite... L'application pratique,
matérielle, concrete, qui certainement se posera pour nous aussi est celle-ci: nous €tions habitués en
entrant au Carmel a parler a Dieu, il fallait le faire, mais en parlant a Dieu nous mettions des phrases
les unes au bout des autres, puis nous tachions de mettre un certain lien entre ces phrases. C'est tout a
fait naturel. Cela, c'est la fagon humaine, qui est parfaitement légitime dans les débuts. Mais si vous
gardez cette fagon 1égitime, en comptant sur cette fagon-la et en vous appuyant la-dessus, vous vous
trompez car il faut que cela disparaisse aussi et que ce soit remplacé par la fagon divine.
" — la volonté étant désormais dépouillée de ses vieilles affections et de ses golits d'homme; et
mettant I'Ame en une nouvelle connaissance et en un abime de contentement — les autres notices et
vieilles images étant désormais mises a part;" (Grég. "du passé") cela ne servira plus. Tout ce
magasin d'images que nous entassons méme sans le vouloir, automatiquement par le fait que notre
intelligence fonctionne, dans la nouvelle connaissance... zéro! Alors tout de suite vous voyez le
relativisme de la science. La science peut aider certainement mais elle peut bien empécher aussi
d'arriver parce qu'on peut prendre golit a cette science qui nous fait découvrir des vérités et croire
qu'on va arriver en découvrant les vérités d'ordre purement humain. On va finir par croire qu'on peut
y arriver de cette fagon-la... et sans faire aucun raisonnement, ce qui est bien plus dangereux et bien
plus difficile ensuite a éradiquer et a faire disparaitre. Cette facon de faire, il faut qu'elle disparaisse.
Les "vieilles images" doivent €tre mises a part i.e. qu'on ne s'en occupe pas. "et faisant cesser tout ce
qui est du vieil homme" (Grég. idem) Ah voila! La il montre le bout de l'oreille. En définitive il faut
aller prendre le passage de I'épitre aux Ephésiens qui est peut-Etre le passage-clé de cette position de
saint Jean de la Croix: Ep. 4, 20-24 : "Mais vous, ce n'est pas ainsi que vous avez appris le Christ, si
du moins vous l'avez reg¢u dans une prédication et un enseignement conformes a la vérité qui est en
Jeésus", Vous voyez quand méme 1'importance d'un minimum de connaissances "a savoir qu'il vous
faut abandonner votre premier genre de vie" vous voyez bien que c'est trés vaste, ce n'est pas
simplement les péchés "et dépouiller le vieil homme", le vieil homme! "qui va se corrompant au fil
des convoitises décevantes, pour vous renouveler par une transformation spirituelle de votre
Jjugement et revétir 'Homme Nouveau, qui a été créé selon Dieu, dans la justice et la sainteté de la
verite."

A moins d'avoir une mauvaise volonté, c'est évident que saint Paul fait allusion a un
changement un peu radical. Il y a donc un moment qui vient dans toute vie chrétienne sérieuse ou il
faut cesser de s'appuyer sur la raison et se mettre dans la foi et c'est tout. Cette expression-la
correspond exactement a ce que dit saint Jean de la Croix: il faut quitter le mode humain, il faut
renoncer au mode humain, pour recevoir de Dieu le mode divin. La saint Paul ne fait aucune
distinction entre les apdtres et ceux qui ne sont pas apotres, ceux qui ont la foi et ceux qui n'ont pas la
foi. C'est la voie par laquelle il faut nécessairement passer si on veut arriver. Alors c'est ce qu'il nous
dit, il n'y a qu'a le lire (1 M. Cypr. 77; B.E. 94; Grég. 47): "qui est l'habileté de l'étre naturel” (Grég.
"aptitudes naturelles") le mot "habileté" a un sens qui n'est pas le sens de saint Jean de la Croix qui
veut dire la capacité de 1'étre naturel, la capacité naturelle de 'nomme, ce que 'homme est capable
de faire par lui-méme, autrement dit prendre 1'initiative de compter sur soi pour faire ceci, faire cela.
"et le revétant d'une nouvelle habileté surnaturelle selon toutes ses puissances” (Grég. "aptitude

17



complétement surnaturelle") C'est une transformation compléte. "De sorte que désormais son
opération humaine soit changée en divine"”, (Grég. "sont devenues divines")

Alors vous voyez bien! Vous avez des commentateurs qui ont peur du mot 'divin'. Mais
pourquoi? Ils mettent 'supra-humain'. 'Supra-humain' n'est pas juste parce que le supra-humain... les
anges sont supra-humains. Et cela, c'est bien plus haut que les anges. Ce mot 'supra-humain' dans un
sens est juste parce que le mode divin est bien supra-humain, cela c'est clair, mais cela va beaucoup
plus loin. II ne faut pas tronquer la vérité, nous en donner la moiti¢ seulement. "qui est ce qu'on
obtient en état d'union - en laquelle l'dme ne sert d'autre chose que d'autel” (Grég. idem)

Voila, je ne dis pas un mod¢le, mais un exemple au moins d'interprétation de I'Ecriture par
saint Jean de la Croix. Il prend le texte que nous avons lu et voila ce qu'il y trouve. Cette
interprétation, oh! elle n'est pas de foi, 'Eglise ne 1'a pas canonisée... mais trouvez-en une meilleure!
Et lui, il sait bien que c'est ce qu'il a vécu et que c'est par la qu'il est passé et par la qu'il faut passer.

"C'est pourquoi Dieu commandait que l'autel sur lequel devait se trouver I'Arche du
Testament fiit vide au dedans" (Grég. "a l'intérieur") C'est toujours la méme chose! "pour donner a
entendre a I'ame combien Dieu la veut vide de toutes choses, afin qu'elle soit un digne autel ou soit sa
Majesté. Sur lequel autel Il ne permettait non plus" (Grég. idem) etc. C'est intéressant, c'est une sorte
de paraphrase du texte sacré. Jean de la Croix répéte le texte sacré sous une autre forme. "Dieu ne
permet pas qu'une autre chose demeure en un avec Lui"” (Cypr.: milieu de la p. 78; B.E.: bas de la p.
94; Grég.: milieu de la p. 48). Quand on mettait pres de I'Arche d'Alliance quelque chose qui touchait
aux idoles, c'était fracassé, c'était cassé¢ le lendemain matin. Dieu ne veut pas... Toute la page,
comme exemple de lecture d'Ecriture Sainte, est trés simple mais évidemment trés juste.

Nous sommes sur la bonne voie i.e. nous voyons, nous constatons que le fond de sa pensée,
ce changement du mode humain en mode divin, saint Jean de la Croix le voit, lui, dans I'Ecriture
Sainte. L'Eglise ne I'a pas défini de la méme facon, c'est entendu, nous le savons bien, et si vous ne
croyez pas que cela s'applique au mode humain et au mode divin, vous ne serez pas hérétiques, c'est
¢vident, mais saint Jean de la Croix avec sa perspicacité bien plus grande que la ndtre voit que
Dieu... Rappelez-vous ce qu'il dit a propos de la Parole de Dieu, qu'il faut éviter de ne lui donner
qu'un seul sens. La nous en avons un exemple typique: ce n'est certainement pas le sens littéral, c'est
un sens spirituel qui est le fruit de son expérience, Dieu lui ayant fait vivre cela; et il se rend compte
en effet qu'il faut le faire, c'est tout.

La, puisque nous sommes dans I'Ecriture Sainte vous trouverez dans 1'Eveil de l'aurore une
explication sur 1'Ecriture Sainte encore bien plus étendue. Au cours de la rédaction de cet ouvrage,
j'avais mis a la fin du livre des notes qu'il était difficile de placer dans le bas des pages. C'est la note
21, page 253: dans le méme sens que ce que nous venons de voir pour le texte des Ephésiens, lire les
commentaires du saint dans I'Exode, dans les Psaumes, dans Isaie, dans Baruch, dans saint Jean, dans
les Actes des Apdtres. Et je ne prétends pas avoir relevé absolument tous les textes d'Ecriture Sainte
que saint Jean de la Croix cite pour appuyer cette fagon de voir. Mais cela nous montre qu'il ne faut
pas prendre a la 1égére son raisonnement, sa pensée, ce qu'il nous donne dés le début de la Montée du
Carmel. Comme c'est simple avec saint Jean de la Croix!

Vous cherchez Dieu, c'est par 1a que tous nous avons commence, alors que faut-il faire?
Supprimer le péché, lutter contre les mauvaises habitudes, et alors Dieu interviendra, Il changera le
mode humain dans le mode divin. C'est Lui qui le fera... si Il vous voit appliquées a chasser, a
exterminer le péché et a lutter contre les mauvaises habitudes et cela d'une manicre persévérante, s'il
le voit cela il vous donnera le mode divin. Voyez-vous comment saint Jean de la Croix ne complique
pas... La ne tombez pas dans le pieége: est-ce que cet enseignement de saint Jean de la Croix vaut
pour tous les hommes? On dira évidemment "Non, c'est fait pour certaines dmes et c'est tout”. Et
pourquoi?.. Il ne faut pas tomber dans ce piege-la. Cette question 'Est-ce que c'est fait pour tous les
chrétiens?'... d'apres le contexte, saint Jean de la Croix ne distingue pas; pour lui, c'est fait pour tous.
Il sait bien que tous les hommes n'y arriveront pas, mais! ... Dieu invite... c'est le désir de Dieu, la
volonté de Dieu, que tous les hommes passent par 1a pour arriver a 1'union d'amour qui est le prélude
de la vie du ciel, qui est le commencement de la vie du ciel.

Donc la premiere chose a développer, c'est le fondement de cette opinion qui n'est pas une

\

opinion en l'air, que saint Jean de la Croix aurait empruntée a un systeme théologique ou

18



psychologique ou autre. Il la prend avec beaucoup de respect dans la Parole de Dieu. Par le fait
méme nous sommes sur un terrain sir et solide. Je ne fais que vous l'indiquer, mais cela vous
permettra ensuite - vous €tes maintenant suffisamment éclairées - quand vous cherchez des pistes
pour votre travail... En voila une piste: voir comment saint Jean de la Croix appuie tout cela. C'est la
que I'Ecriture Sainte d'Anne Sigier peut étre intéressante parce qu'elle, en face de ce texte de 1'épitre
aux Ephésiens, mettra tous les textes qui s'y rapportent. Cela vous permettra, a vous, de faire une
étude encore plus compléte, toute simple. Et il est bon au point de départ de notre pensée, pour notre
gouverne, de savoir pourquoi il faut faire cela. Je crois donc que c'est la premiere pensée, le premier
theme a exploiter et a développer: voir les fondements bibliques de cette pensée-la. Mode humain,
mode divin, premier travail a faire: voir cette notion-la dans 1'Ecriture Sainte.

Le deuxiéme point serait de constater, pour nous assurer que nous prenons un théme qui en
vaut la peine, que ce n'est pas quelque chose d'accidentel dans I'enseignement de saint Jean de la
Croix, que c'est bien le fondement, combien souvent il en parle... d'une fagon implicite, sans, citer le
texte des Ephésiens - mais il I'a dans la téte, lui. La vous 1'avez dans L'Eveil de l'aurore ala note 19,
page 252. Dans ce temps-la j'avais un peu de temps a perdre sans doute... il y a toutes les références.
Je dis toutes les références... je suis peut-€tre un peu généreux mais enfin il y en a un certain nombre.
C'est intéressant parce que vous allez encore l1a probablement rencontrer d'autres textes de 1'Ecriture
Sainte qui reviennent au moins incidemment pour éclairer. Ce sera un peu la méme chose que la
premiere pensée: cette distinction, mode humain, mode divin, on la trouve dans I'Ecriture Sainte, et,
deuxiéme chose, on la trouve souvent. C'est la deuxiéme chose que nous voyons maintenant. Ce
relevé (note 19) a été fait, je crois, attentivement, mais il y a bien des textes qui ont pu m'échapper.
Cela peut au moins vous guider, vous n'aurez qu'a compléter. Rien qu'en relevant ces textes vous
trouverez toujours quelques petits brins d'explications, et il faudra avoir la patience de parcourir tous
ces textes et d'en relever toutes les particularités, toutes les nuances, tout ce qui pourrait éclairer
davantage.

Peut-étre qu'ensuite il serait bon de voir la note 20 et 21. La vous allez trouver des
¢éclaircissements encore sur la source de 1'Ecriture Sainte. Par exemple, note 22: il est intéressant de
remarquer les rapprochements qu'établit le saint - cela m'avait beaucoup frappé - entre: Foi - union
d'amour - vision du ciel. Quand il parle de 1'union d'amour, il lui arrive quand il veut dire un peu ce
que c'est, de donner une description qui ne peut s'appliquer pleinement qu'au ciel. Et il termine
toujours en disant 'Ce n'est pas cela cependant 1'union d'amour, ce n'est pas le ciel, mais c'est quelque
chose de cela'. Cela encore, c'est une idée qui est quand méme connue, qui est quelquefois citée par
les commentateurs mais pas avec le relief qu'elle mériterait... parce que saint Jean de la Croix, lui, il
n'en finit plus de parler de cela, il en parle au moins une vingtaine de fois. Ce rapprochement le
préserve d'étre accusé de nous présenter comme idéal le ciel; ce n'est pas le ciel qu'il nous présente -
il connait bien ce qui se passe au ciel - c'est 1'union d'amour, mais l'union d'amour c'est le prélude,
c'est le commencement - saint Thomas d'Aquin le dit - de la vie du ciel... qui se passe dans la nuit,
c'est entendu. Dans le ciel il n'y aura que le changement de la foi en lumicre de gloire: alors ce sera
réellement le bonheur du ciel. Dans les notes que je vous ai indiquées, vous aurez des textes qui vous
mettront sur la piste, sur différentes pistes qui contribueront a éclairer la question tout enticre et
toujours par rapport a 1'Ecriture Sainte.

L'autre développement de cette idée, c'est ce que j'appelle le déploiement... C'est un texte qui
est splendide, c'est le commentaire du vers de la strophe Il de la Vive Flamme. "En tuant, de la mort
tu as fait la vie" (Cypr. p. 1012; B.E. 756 ; Grég. 967). Ce sont des pages qu'il est bon de relire parce
que si on se contentait de dire ce qu'on vient de dire, on ne verrait pas trop quand méme en quoi
consiste le changement. Dans les mots c'est trés clair: mode humain, mode divin. Et que diable!...
mode humain, je le comprends a peu pres, mais le mode divin!? Alors la saint Jean de la Croix prend
la peine de passer en revue toutes nos facultés, toutes nos puissances et de nous le montrer. C'est ce
que j'appelle "le déploiement de la grace de la transformation". Alors il n'y a qu'a lire cela. "En tuant,
de la mort tu as fait la vie parce que la mort n'est autre chose sinon privation de vie, et que la vie
arrivant, il ne reste aucun vestige de mort." (Grég. idem) C'est évident. "Quant a ce qui est de
l'esprit, il y a deux sortes de vie: l'une est bienheureuse, laquelle consiste a voir Dieu, et celle-ci se
doit obtenir par le moyen de la mort corporelle et naturelle ainsi que dit saint Paul: 'Nous savons

19



que si cette notre maison d'argile vient a se dissoudre, nous avons une demeure de Dieu dans les
cieux.' L'autre est une vie spirituelle parfaite qui n'est autre chose que possession de Dieu par union
d'amour"” (Grég. idem) autrement dit, il y a deux vies: la vie du ciel et l'union d'amour qui est le
commencement de la vie du ciel. "et celle-ci s'acquiert par la mortification de tous les vices et tous
les appétits et de la nature méme tout entiere”. (Grég. "d'une fagon compléte")

Vous pensez bien que nos grands psychologues sursauteraient en entendant dire qu'il faut
mortifier méme la nature! Il faut s'entendre... et le comprendre dans le sens que nous avons dit et il
faut voir dans quel but on le dit. Mais comme ils ne s'occupent jamais du surnaturel évidemment, ils
n'en voient pas la portée. Il ne faut pas leur en vouloir mais je crois qu 'il faut le maintenir quand
meéme, cela est appuyé sur I'Ecriture Sainte et sur la tradition des saints... ."tous les vices" (Grég.
idem)... c'est les péchés et les mauvaises habitudes; "la nature méme" (Grég. "la nature elle-méme")
c'est le mode humain changé en mode divin. "Et jusqu'a ce que cela soit entierement fait, on ne peut
arriver a la perfection de cette vie spirituelle d'union avec Dieu" (Grég. idem) d'ou la nécessité de ce
changement "ainsi que l'Apotre le dit aussi par ces paroles: 'Si vous vivez selon la chair, vous
mourrez, mais si vous mortifiez les oeuvres de la chair avec l'esprit, vous vivrez." "Partant”, (Grég.
nil) en conséquence "il faut savoir que ce que l'ame appelle ici mort, c'est tout le vieil homme"
(Grég. idem) voyez -vous, le 'vieil homme' revient, toute la facon humaine d'agir "qui est l'usage”
(Grég. idem) voyez-vous? "des puissances: la mémoire, l'entendement, la volonté" (Grég. idem)
nous n'avons qu'a prendre I'énumération qu'il donne "occupés et employés aux choses du monde, et
les appétits et le goiit de créatures”. (Grég. idem) tout ce qui est humain en nous, quoi! ... toutes les
actions qui sont purement humaines en nous. "En toutes ces choses consiste l'exercice de la vieille
vie, qui est la mort de la nouvelle, c'est a dire de la spirituelle. En laquelle ne pourra vivre
parfaitement si le vieil homme ne meurt aussi parfaitement, ainsi que dit I'Apotre, disant que 'nous
dépouillions le vieil homme et que nous nous revétions du nouveau qui a été créé selon le Dieu tout-
puissant en justice et sainteté"” (Grég. idem) voyez -vous, il revient au méme texte, I'épitre aux
Ephésiens. "Or, en cette vie nouvelle, c'est a dire lorsque l'dme est arrivée a cette perfection d'union
a Dieu (comme nous avons dit ici) tous les appétits et toutes les puissances de l'ame - selon leurs
inclinations et opérations, qui de soi étaient oeuvres de mort et privation de vie spirituelle - se
changent en divins." (Grég. "devenues divines")

Ceci, c'est pour introduire ce qu'il veut dire. C'est dans la page suivante (Cypr. 1013; B.E.
756-7; Grég. 968, au milieu et 969) que vous avez le déploiement de ce qu'est I'union d'amour, de ce
qu'est en méme temps ce changement du mode humain au mode divin. "Et comme chaque chose qui
a vie vit par son opération, ainsi que disent les philosophes,” (Grég. "par ses opérations") un bon
principe de philosophie! "I'dme ayant toutes ses opérations en Dieu, par suite de ['union qu'elle a
avec Dieu, vit d'une vie de Dieu," (Grég. idem) la c'est en méme temps la description de la vie des
saints parce qu'ils sont rendus au sommet "et par ce moyen, sa mort s'est changée en vie, c'est a dire
sa vie animale en une vie spirituelle”. (Grég. idem)

Il va prendre maintenant toutes les facultés "Parce que l'entendement qui, avant cette union,
entendait naturellement”, (Grég. "d'une maniere naturelle") bien oui... mode humain ! "- selon la
force et la vigueur de la lumiere naturelle par la voie des sens du corps”, - (Grég. "de la vie des sens
corporels") ce n'est plus cela du tout qui a lieu maintenant "est désormais mii et informeé" (Grég. "il
agit désormais et il est secondé") l'entendement est mis en mouvement, en activité, et informé. Vous
ne voyez peut-étre pas la force de ce mot, c'est un mot technique de la philosophie. "d'un autre plus
haut principe de lumiere surnaturelle de Dieu", (Grég. "lumic¢re de Dieu") au lieu d'une force
purement naturelle, c'est autre chose de beaucoup plus élevé qu'il a. "les sens étant demeurés a part;
il est devenu divin, tellement que par le moyen de l'union son entendement et celui de Dieu ne sont
qu 'un". (Grég. "l'entendement de Dieu") communion a la connaissance que Dieu a mais selon le
mode de la connaissance de Dieu.

Nous participons bien a la connaissance qu'a Dieu lorsque nous faisons un acte de foi selon le
mode humain, mais c'est un peu lointain quand méme comme connaissance tandis que lorsque c'est
le mode divin qui intervient, je ne dis pas que nous sommes égaux a Dieu mais nous sommes a un
degré évidemment bien supérieur. Maintenant c'est la volonté qui va venir. Il va passer en revue

20



comme cela toutes nos puissances. "Et la volonté qui, auparavant, aimait d'un amour bas et mort",
(Grég. "dépourvue de vigueur") il y va fort! "mue seulement par son affection naturelle, s'est
changée en une vie d'amour divin, parce qu'elle aime hautement par affection divine, mue par l'ef-
ficace et la vertu du Saint-Esprit", (Grég. "vertu de 1'Esprit-Saint")

Ce passage devra encore étre interprété, compris, avec d'autres passages de saint Jean de la
Croix ou celui-ci arrivera a dire que 1'dame aime par le Saint-Esprit. Alors nous avons le mode
humain, notre force naturelle d'amour qui existe, qui est vraie, qui est bonne, qu'il faut utiliser,
jusqu'au jour ou Dieu nous fait signe de cesser. C'est I'Esprit Saint qui prend alors le relais et qui
devient le moteur. Voyez-vous, c'est plus fort qu'ici (Cypr. p. 1014; B.E. p. 757; Grég. p. 968). "en
qui elle mene désormais une vie d'amour: et par le moyen de cette union, la volonté de Dieu et la
sienne ne sont qu'une méme volonté. Et la mémoire qui de soi-méme n'apercevait rien, sinon les
figures et fantomes des créatures”, (Grég. idem)

Troisiemement, c'est la mémoire. Il faut réveiller les images qui sont dans notre imagination.
"La mémoire est changée de telle sorte par le moyen de cette union, qu'elle ne pense qu'aux années
de l'éternité, ainsi que dit David." (Grég. idem) Au II Livre de la Montée du Carmel (Cypr. XX, 230;
B.E. XX, 199; Grég. XVIII, 215) saint Jean de la Croix dit que nous sommes habitués a juger selon
la perspective d'ici-bas, tandis que Dieu juge selon I'Eternité. C'est ce changement-la qui a lieu; on
juge les choses tout a fait autrement. "Et ['appétit naturel”, (Grég. "tendances naturelles") une autre
faculté, le désir quoi "qui n'avait ni capacité ni force si ce n'est pour savourer le goiit des créatures, -
ce qui est oeuvre de mort"” - (Grég. "qui donne la mort") il n'y avait que cela qui l'intéressait "est
maintenant changé en goiit et saveur de Dieu, étant désormais mii et contenté par un autre principe
qui le rend plus vif", (Grég. "une vie plus haute") plus vivant "c'est a savoir les délices de Dieu, et
parce qu'il est désormais uni a Lui, il n'est plus qu'appétit de Dieu. Et enfin, tous les mouvements,
opérations et inclinations que l'dme avait auparavant, provenant du principe et de l'efficace de sa vie
naturelle," (Grég. idem) maintenant il fait comme la synthese. Il veut dire tous les mouvements,
opérations et inclinations que Dieu avait donnés et qui sont bons "sont désormais en cette union
changés en mouvements divins, morts a son opération” (Grég. "apres €tre morts a ce qu'il y avait de
naturel en eux") il faut qu'ils cessent d'agir comme ils agissaient autrefois "et a son inclination et
vivants a Dieu. Parce que l'‘dme désormais, comme vraie fille de Dieu", (Grég. idem) remarquez le
mot. La il rejoint le bon Pere Ignace de la Potterie, s.j. qui dit que la véritable filiation divine c'est les
saints. Nous sommes en marche vers, oui, nous sommes faits pour cela, c'est évident; nous sommes
enfants de Dieu mais nous commengons. Rappelez-vous certains textes de saint Paul. "est en fout
mue par l'Esprit de Dieu, ainsi que disait saint Paul: 'Ceux qui sont mus par l'Esprit de Dieu sont les
enfants de Dieu'. De fagcon qu'ainsi qu'il a été dit, I'entendement de cette dme"” (Grég. idem) alors il
résume "est désormais entendement de Dieu et sa volonté est volonté de Dieu; sa mémoire est
mémoire de Dieu, et ses délices sont délices de Dieu, et la substance de cette ame"”, (Grég. "sa
substance") ne change pas évidemment "bien qu'elle ne soit pas substance de Dieu, vu qu'elle ne peut
pas étre convertie en Lui quant a la substance, cependant étant unie a Lui de la fagon qu'elle est en
cet état, et absorbée en Dieu, elle est Dieu par la participation qu'elle a de Dieu:" (Grég. "Dieu par
participation") par la grace sanctifiante "ce qui arrive en cet état parfait de la vie spirituelle, bien que
non aussi parfaitement qu'en l'autre vie". (Grég. idem) voyez, toujours quand il veut comparer cet
¢tat nouveau, cette union d'amour, c'est toujours le ciel qu'il regarde.

"Et c'est de cette fagon que l'ame est morte a tout ce qu'elle était en soi, qui n'était que mort
pour elle, et vit a ce que Dieu est en Soi. Et c'est pourquoi, parlant de soi, elle dit fort bien en ce
verset: En tuant, de la mort tu as fait la vie. D'ou vient que l'ame peut dire ici fort a propos ce que
disait saint Paul: 'Je vis, non plus moi, mais c'est le Christ qui vit en moi'", (Grég. idem) voyez-vous
la force que prend l'expression de saint Paul? Cela correspond a la réalité, c'est réellement de la vie
du Christ Lui-meme que 1'ame vit a partir de ce moment-1a "et de cette facon, la. mort de l'ame est
changée en la vie de Dieu et le dire de I'Apotre lui convient aussi quand il dit: 'Absorpta est mors in
victoria' ('La. mort a été engloutie en la victoire'), avec un autre du prophete Osée qui dit en la

Personne de Dieu: 'O mort, je serai ta mort', comme s'il eiit dit: Moi, qui suis la vie, faisant mourir

21



la mort, la mort sera engloutie en la vie. C'est ainsi que l'dme est engloutie en la vie de Dieu,
¢loignée de tout ce qui est du monde,” (Grég. "a tout ce qui est de ce monde") ce qui ne I'empéchera
pas de faire comme tout le monde dans sa vie ordinaire.

"de tout ce qui est temporel et de tout appétit naturel, introduite en la salle du Roi, ou elle se
réjouit et prend ses délices en son Bien-Aimé, se souvenant de ses mamelles plus douces que du vin,
disant: 'Encore que je sois brunette, pourtant je suis belle, filles de Jérusalem, parce que ma
noirceur naturelle s'est changée en la beauté du Roi des cieux'. En cet état d'une vie si parfaite, l'ame
chemine toujours quant a l'intérieur et a l'extérieur, comme en féte, et porte d'ordinaire, dans le
palais de son esprit, une grande jubilation divine, comme un cantique nouveau, toujours nouveau,
mélé d'allégresse et d'amour, accompagné de la connaissance de l'heureux état auquel elle est".
(Grég. "d'allégresse et d'amour™")

I1 semble dire que I'ame se rend compte. A ce sujet, vous surveillerez le mot "fruition” (Grég.
"délices"). Vous l'avez encore a la troisieme ligne de la page 1017 (B.E. 759; Grég. dernier
paragraphe de la p. 971: "jouissance"): "ces joies, jubilations, fruitions et louanges de Dieu".
Surveillez-le bien parce que c'est un mot qui en théologie est réservé a ce qui se passe dans le ciel.
La, il y a certainement, au moins pour nous autres qui sommes de pauvres débutants, quelque chose
encore qui n'est pas tres clair. Pour saint Jean de la Croix, cela a l'air trés clair tout cela. Evidemment
la grace sanctifiante - cela, c'est I'enseignement commun de la théologie - est le commencement de la
vision béatifique. Alors quand I'ame est fidele, qu'elle fait ce qu'elle doit faire, et que I'union d'amour
se réalise, que s'opere ce changement du mode humain dans le mode divin, I'ame, n'est pas dans le
ciel, c'est évident, vous le comprenez bien, mais enfin cela y ressemble un peu, pour ne pas dire
beaucoup. C'est ce qu'il dit ici. (Cypr. p. 1016 - B.E. p. 758) "Quelquefois elle marche avec
Jouissance et fruition, disant en son esprit ces paroles de Job: 'Ma gloire se renouvellera toujours et
Jje multiplierai mes jours a guise d'une palme'”, (Grég. p. 971: "je multiplierai mes jours")

Clest cette finale qui m'avait beaucoup frappé, qui est ce que j'appelle le déploiement du
mode humain et du mode divin parce qu'il passe en revue toutes les facultés. Il ne se contente pas de
l'affirmation que le mode humain doit étre changé dans le mode divin - cela, c'est facile a retenir,
nous le savons - mais il essaie de le dire pour chacune des facultés.

22



3e conférence
Lundi, 19 juin 1989
Le changement du mode humain au mode divin

Ce sont un peu des improvisations que vous me demandez et que vous m'imposez... Voici a
peu prés le plan qui pourrait étre prévu pour cette question, ce chapitre ou cette partie - je ne sais pas
comment ce sera - qui concerne le mode humain et le mode divin... Il faut nous mettre dans la foi.
Cela ne vous dit peut-étre pas grand-chose mais vous le remarquerez au cours des causeries. Je ne dis
pas que chaque phrase prononcée ici est une phrase qui nous vient de la foi, mais la marche que nous
suivons est réellement dans la lumiere de la foi. La marche que nous suivons c'est "le mode humain
et le mode divin”, c'est cette transformation... nous le savons, cela, par la Révélation d'une fagon ou
d'une autre.

Le fait de nous mettre dans la foi a une conséquence importante, me semble-t-il. Dans ces
¢tudes sur saint Jean de la Croix, ne nous perdons pas dans les sables i.e. dans des discussions, dans
des controverses qui n'aboutissent jamais. Pour que ce soit bien précis dans votre esprit, voici un
exemple de controverse: "Quelle proportion y a-t-il de ceux qui se mettent en route et qui arrivent?"
Comment voulez-vous y répondre? Ou encore: "est-ce que tous les hommes, tous les chrétiens sont
appelés a cette union d'amour dont nous parle saint Jean de la Croix et qu'il nous propose
d'étudier?"” Pour saint Jean de la Croix, cela va de soi: Dieu propose - remarquez le terme que
J'emploie - l'oraison surnaturelle a tous, a tous ceux - reprenons l'expression de Notre Mére Sainte
Thérése - qui manifestent de la bonne volonté. C'est important de situer cela dans le plan de Dieu:
Dieu a fait I'nomme pour que I'homme remonte a Lui, revienne a Lui, se donne a Lui, Il I'a fait pour
Lui. Il ne pouvait pas créer I'homme pour autre chose que pour Lui. Il I'a donc créé, Il 1'a mis sur la
route, et le surnaturel est venu sur cette route et maintenant nous y restons de gré ou de force. Il faut
donc se mettre dans la foi et en conséquence éviter en particulier toutes les discussions oiseuses.
Quand nous n'y voyons pas assez clair, avouons-le, reconnaissons-le simplement, et continuons. Cela
pourra arriver parfois. C'est donc la premiere question que nous avions abordé: nous mettre sur le
plan de la foi pour étudier le mode humain et le mode divin. C'est une précaution a prendre lorsqu'on
commence a parler de ces questions-la.

En deuxiéme lieu, nous avons regardé de plus pres 1'objet de notre recherche: "ou saint Jean
de la Croix parle-t-il du mode humain et du mode divin?" Nous constatons qu'il en parle des le début
de la Montée du Carmel. Vous voyez bien I'importance de cette place: s'il en avait parlé a la fin de la
Vive Flamme, cela aurait eu une autre sonorité qu'au début de la Montée du Carmel. Cela s'adresse
donc a ceux qui commencent en particulier. Il est bon que dés le début ceux qui commencent, les
postulantes ou les novices, le sachent au moins dans les grandes lignes, car on ne peut pas exiger que
ceux qui commencent sachent tous les détails de cet itinéraire, dans le mode divin en particulier.
C'est donc dans la Montée du Carmel que saint Jean de la Croix en parle pour la premiere fois.
Quand vous aurez du temps, essayez de calculer le nombre de fois que ce mot "mode humain, mode
divin" revient dans ses écrits. C'est un peu curieux que les commentateurs en général semblent ne pas
l'avoir remarqué. Cette fréquence de ces deux mots est quand méme déja significatif et laisse
entendre l'importance que saint Jean de la Croix attache a ce point-la.

Sur quoi saint Jean de la Croix s'appuie-t-il? Dans sa pensée - il ne le répétera pas chaque fois
qu'il parlera du mode humain et du mode divin - tout repose sur le texte aux Ephésiens (4,20-24) qui
revient plusieurs fois dans ses oeuvres: il faut que le vieil homme disparaisse et que I'homme
nouveau prenne sa place. 11 y a donc l1a un changement, voild une chose que nous pouvons tous
comprendre. Si nous nous mettons en route vers Dieu avec bonne volonté, il viendra un moment ou il
y aura un changement, et un changement qui est de taille, a condition que nous sachions nous y
soumettre méme si nous ne le comprenons pas, et que nous acceptions que les choses se passent
comme elles se passent. Nous avions étudié d'assez prés ce texte de 1'épitre aux Ephésiens et je vous

23



avais renvoyées a la note 21 de L'Eveil de I'Aurore. On comprend donc au moins qu'il y a un
changement qui doit se faire, un changement important, et qui doit nous conduire a une sorte de
transformation, l'union d'amour. D'autres auteurs, d'autres saints, auront un autre langage, ils
parleront de mariage spirituel, de fiangailles... Ils ont le droit, c'est parfait mais enfin contentons-nous
du terme général que saint Jean de la Croix emploie, I'union d'amour, qui risque moins d'effaroucher
ceux qui I'écoutent.

Il faudrait regarder au moins les passages principaux ou saint Jean de la Croix parle du mode
humain et du mode divin car a chaque fois qu'il en parle, il ajoute quelque chose, des tout petits
détails quelquefois qui assemblés donneraient une sorte de synthése, une sorte de description plus
compléte du mode humain et du mode divin avec les mots mémes de saint Jean de la Croix.
Autrement, si nous ne faisons pas cela, nous emploierons les mots qui nous sont plus familiers, qui
correspondront peut-étre mais... Pour la précision, pour que ce soit bien net dans notre esprit et en
meéme temps tres sir, ce serait évidemment mieux d'employer les mots, le vocabulaire méme de saint
Jean de la Croix.

On ne fait pas toujours assez remarquer que les notions fondamentales que saint Jean de la
Croix nous expose reposent en général sur 1'Ecriture Sainte d'un c6té, et de I'autre coté sur certains
principes premiers philosophiques que personne ne peut mettre en doute, autrement dit qu'elles
reposent sur des bases solides. Le déploiement de 1'idée de saint Jean de la Croix sur le mode humain
et le mode divin se trouve a la page 1012 (B.E. 756; Grég. 967) de la Vive Flamme. C'est, me
semble-t-il, le passage le plus étendu et peut-étre le plus complet, et comme il se trouve a la fin de la
Vive Flamme, il a I'avantage de reprendre ce que saint Jean de la Croix savait, lui, et que nous
n'avons pas sous les yeux, i.e. tous ces autres textes qui sont entre le premier qui est au premier livre
de la Montée du Carmel (Cypr. p. 77; B.E. p. 94; Grég. p. 47) et celui-ci de la Vive Flamme. Saint
Jean de la Croix, lui, se souvient trés bien qu'il a pris cette idée du mode humain et du mode divin
dans 1'Ecriture Sainte. Si nous pouvions comprendre ce texte de la Vive Flamme nous aurions une
idée plus précise sur le mode humain et le mode divin. 11 faut remarquer le contexte de ce passage.
Nous sommes a la Vive Flamme qui, vous le savez, est le dernier ouvrage composé par saint Jean de
la Croix a la demande d'une laique, ce qui est la preuve que ce livre convient a des laics chrétiens.
Cest toute la strophe qu'il faudrait peut-étre lire car elle décrit et attribue aux différentes Personnes
de la Sainte Trinité le cautére, la caresse, la main avec des effets particuliers. "Qui sens la vie
eternelle” (Grég. "Qu'elle a la saveur de la vie éternelle") si nous ne sommes pas rendus la ou si
nous n'avons pas regu cette grace, alors "Qui sens la vie éternelle”, nous admettons mais nous ne
comprenons pas parce que nous ne 1'avons jamais éprouvé, nous ne l'avons jamais expérimenté, c'est
déja une sorte d'inconnu pour nous. "Et qui payes toute dette", (Grég. "Qui paye toute dette") cela
veut dire que tous les péchés, toute la purification, tout cela est fini, tout cela est payé. Puis c'est la
conclusion de la strophe qui en est en méme temps une sorte de résumé "En tuant, de ,la mort tu as
fait la vie." (Grég. "Qui donne la mort, et change la mort en vie !'"") c'est le vieil homme qu'il s'agit de
tuer c'est a dire de faire disparaitre. Le mode humain, le mode divin... le changement nous débarrasse
du vieil homme, tue le vieil homme, et nous met dans la vraie vie, qui s'achévera dans l'union
d'amour, qui est rendue a I'union d'amour et qui est le commencement au fond de la vie éternelle dans
le ciel. N'oublions pas cette réflexion de saint Thomas d'Aquin a savoir que la vie de la grace c'est le
commencement de la vie éternelle. Je crois qu'on peut l'admettre théologiquement parce que la grace
sanctifiante, qui est le principe de la vie éternelle, nous I'avons. De plus nous avons la charité que
nous aurons dans le ciel et qui nous fera vivre aussi.

Ce n'est pas indifférent de trouver ce déploiement a la fin de la Vive Flamme dans ce sens
qu'en ayant parlé dans toutes ses oeuvres, il arrive a la fin de sa derniére oeuvre, puisque c'est la
deuxiéme strophe de la Vive Flamme, et il ramasse... il fait comme une sorte de synthese de tout ce
qui concerne ce fameux changement, tout ce qui concerne ce qu'il avait appelé dans la Montée du
Carmel "le mystere de cette nouveaute” (I M. XII, Cypr. 175; B.E. 162; Grég. XI, 152) dont nous
n'avons pas idée. C'est pour cela qu'il est un peu difficile quelquefois de l'expliquer a certains
auditoires: c'est tellement nouveau pour eux que ces personnes ont peine a le croire et que cela les
laisse un peu indifférents; ils pensent qu'ils verront bien quand I'heure sera venue... ils ont bien raison
dans un sens. Cependant si nous comprenions un peu ce changement... grace au mode divin qui nous

24



est donné par Dieu... C'est comme une nouvelle création - nous 'avions placé dans la perspective de
la création - c'est quelque chose que nous n'avions pas avant et qui nous est donné au moment ou
Dieu opére ce changement du mode humain au mode divin. C'est donc quelque chose de réel, ce n'est
pas une facon de parler, c'est quelque chose qui fait partie de la vie et qui transforme la vie
complétement. Notre fagcon humaine d'agir simplement dans la journée est complétement transformée
dans la fagon divine. Et nous allons voir ce qu'il faut entendre par 1a dans cette strophe qui est donc
le déploiement, 1'explication de ce changement de mode. Cela se trouve a la fin de tous les livres de
saint Jean de la Croix, Montée du Carmel, Nuit Obscure, Cantique Spirituel et 1a, a la finale, dans la
Vive Flamme. .. méme s'il a écrit le deuxieme Cantique apres la premiére Vive Flamme - d'aucuns le
prétendent - cela n'a pas d'importance, il était en tous cas a la fin de sa vie quand il a écrit la Vive
Flamme.

Pour bien saisir sa pensée, il faut nous rappeler l'itinéraire tel que le trace saint Jean de la
Croix méme s'il n'emploie pas exactement les mots que je vais employer. Vous reconnaitrez
certainement les passages auxquels je me référe. Il se trouve donc devant un auditoire de personnes -
en général c'était des carmélites ou des carmes - qui cherchent Dieu. C'est 'expression. C'est une
expression biblique qui est trés riche de sens, que certains exégetes ont développée. Ce serait
intéressant de les ajouter, un peu en supplément, de ce que nous lisons dans saint Jean de la Croix,
comme explication biblique. Il se trouve donc devant un auditoire dont les membres sont en marche
vers Dieu. il ne faut pas se contenter d'une image quelconque; en marche vers Dieu c'est a dire que
ces personnes veulent arriver a Dieu, et pour cela elles évitent le péché, elles luttent contre leurs
mauvaises tendances. Remarquez comment le programme de saint Jean de la Croix, cette sorte
d'itinéraire que nous essayons de connaitre, est simple, beaucoup plus simple que celui de sainte
Thérese d'Avila. Je crois que je vais mourir sans avoir compris les sept Demeures! Jusqu'aux
cinquiémes, je comprends a peu prés mais apres...! Je ne voudrais pas que vous croyiez que c'est
parce que c'est trop difficile, que Notre Meére Sainte Théreése ne 1'a pas écrit pour nous. Elle 1'a bien
écrit pour nous mais je dois étre un peu bouché... je ne comprends pas. Mais l'itinéraire de saint Jean
de la Croix est vraiment trés simple. Pour une raison ou pour une autre, il y a /'éveil vers Dieu, on se
met en marche, et quand on se met en marche, que fait-on? On évite le péché. Quand on veut faire
quelque chose pour Dieu ou atteindre Dieu ou servir Dieu, on évite le péché, c'est la moindre des
choses. Et alors pour éviter le péché sérieusement, on évite en méme temps les mauvaises tendances,
on lutte contre les mauvaises tendances. C'est ce que Notre Mére Sainte Thérese, a juste titre, appelle
"montrer de la bonne volonté": on est logique avec cette orientation qu'on a prise vers Dieu. Saint
Jean de la Croix le sait bien: il est devant ces ames qui se mettent en route vers Dieu, qui manifestent
cette bonne volonté, il dit d'une fagon plus nette que Notre Mére Sainte Thérese - elle le dit elle aussi
mais pas si nettement - qu'il vient un moment ou Dieu, voyant cette bonne volonté, change le mode
humain en mode divin. C'est trés simple, trés clair. Sainte Théreése d'Avila parlera de l‘oraison de
quiétude, du recueillement surnaturel et que sais-je... c'est vrai, c'est aussi vrai que ce que dit saint
Jean de la Croix, mais c'est peut-étre plus compliqué. Avec saint Jean de la Croix, j'évite le péché, je
lutte contre les mauvaises tendances, Dieu voit cette bonne volonté. Si je persévere, un jour viendra
ou Dieu proposera de changer.

I1 faut donc retenir ce changement qui est important et dont les fidéles, les bons chrétiens, ne
sont pas suffisamment instruits. C'est quand méme dommage car ce pourrait étre un stimulant pour
eux. Ce changement est marqué chez Notre M¢re Sainte Thérese, elle 1'a bien senti, elle aussi: elle
parle du secours général et du secours particulier (Vie 140) a propos du moment ou Dieu change sa
facon d'agir. Quand Dieu donne son secours particulier, cela veut dire qu'il opére le changement.
Saint Jean de la Croix signale aussi "le mystére de cette nouveauté” (I M. XII, Cypr. 175; B.E. 162;
Grég. X1, 152). C'est une expression qui jadis m'avait beaucoup frappé. Il y a donc quelque chose de
nouveau qui se passe pour toute ame de bonne volonté qui se met en route vers Dieu.

On peut distinguer des signes de cette nouveauté dans la vie quotidienne. Tachons d'éviter le
reproche qu'on nous fait volontiers, peut-étre trop volontiers, a savoir que saint Jean de la Croix nous
met dans 1'illuminisme. S'il y a quelqu'un qui ne nous met pas dans I'illuminisme, c'est bien lui si on
le comprend et si on en tient compte. Il a commencé par nous mettre en face du péché: il faut I'éviter.
Cela, c'est assez concret dans une vie chrétienne. On peut donc discerner quand Dieu intervient pour

25



opérer dans 1'dme ce changement: c'est ce qu'on appelle les signes de la contemplation. Ne nous
laissons pas effrayer ou éblouir par les mots, disons, simplement que lorsque vient le changement,
nous nous en rendrons compte - nous prenons les signes de saint Jean de la Croix, ce sont les signes
classiques en théologie, en théologie spirituelle. Nous avons un détail donné pour cette question par
Notre Mere Sainte Thérése, qui est trés sage, trés sir et toujours actuel dans la vie: elle dit que le
meilleur critére c'est notre vie. Quand on parle de changement, notre vie doit changer et au plus
profond de nous-mémes c'est a dire vis-a-vis de l'acte du péché. Vous €tes toutes passées par I'entrée
au Carmel et par les années qui ont suivi, alors vous devez bien remarquer que votre attitude a I'égard
du péché est tout de méme autre que celle que vous aviez autrefois. Méme si autrefois vous évitiez le
péché, ce n'était pas comme depuis que vous étes au Carmel ou réellement le péché a été exclu
pratiquement de votre vie. Et avec l'exclusion du péché, les mauvaises tendances ont diminué. Elles
n'ont pas disparu - rappelez-vous ce que dit saint Jean de la Croix - Dieu seul peut les faire
disparaitre... pas toutes, mais les plus profondes, les plus mauvaises, les plus vicieuses, celles qui
nous font le plus de mal, il n'y a que Dieu qui puisse les faire disparaltre, nous ne le pouvons pas par
nous-mémes, ce qui ne veut pas dire qu'il faut les accepter; il faut quand méme lutter contre elles,
faire en sorte qu'elles diminuent, que leur force diminue, mais nous ne pouvons pas faire davantage.

On voit donc Dieu qui surveille, qui voit cette bonne volonté, qui voit les progres qui se font,
1'¢loignement du péché, et alors a I'heure qu'll a choisie, puisque Lui seul est le maitre dans ce cas, Il
propose - j'emploie toujours cette expression, je ne dis pas qu'll donne, je ne dis pas qu'll offre, c'est
déja peut-€tre un peu fort - ['oraison surnaturelle, 1l essaie autrement dit, si vous voulez, une
expression encore plus concréte, Il essaie doucement comme I1 peut le faire, Lui, de faire entrer I'ame
dans ['oraison surnaturelle. Si 1'ame n'est pas avertie, Dieu peut le faire quand méme, Il peut arriver
quand méme a l'introduire, mais ce sera peut-étre plus difficile. Mais si elle est avertie assez tot dans
sa vie au Carmel, elle devra a peu prés se rendre compte quand Dieu lui propose cette oraison
surnaturelle. Alors il faudra donc qu'elle change toute sa fagon de faire, qu'elle adapte sa réception de
la grace a ce qu'elle recoit maintenant et qui est tout différent... ce changement du mode humain au
mode divin. Dans l'itinéraire nous sommes donc devant cette ame qui arrive a ce changement, a la
contemplation.

Quant a la contemplation, tout le monde donne sa définition. Alors il me semble que ce serait
peut-€tre plus sage de prendre celle de saint Jean de la Croix. Il sait mieux que nous ce que c'est, il
est plus intelligent que nous méme en philosophie. Je ne donne pas ceci d'une fagon infaillible mais
je crois que le meilleur passage est dans la Nuit Obscure, livre II (Cypr. ch. V, p. 550; B.E. 429;
Grég. 558). Ce passage m'a toujours frappé. Nous pouvons le regarder en passant parce que c'est
important, c'est 1'ildée qu'il se fait de la contemplation. Je ne sais pas si vous vous souvenez de cette
revue des communautés qui nous avait donné une description de la contemplation... avec beaucoup
de bonne volontg, c'est évident, mais mon Dieu! comment peut-on berner les ames de cette fagon-1a?
La description qu'on y faisait de la contemplation, évidemment ne correspondait a rien - j'entends
dans la ligne de la contemplation. Alors plutot que de chercher a droite et a gauche des définitions ou
d'en inventer une, il n'y a qu'a prendre celle de saint Jean de la Croix. La nous sommes en stireté.
"Par une nuit obscure "Cette nuit obscure est une influence de Dieu" (Grég. idem) en toute sécurité
mettez pour "nuit obscure" la contemplation car c'est cela. La il l'appelle nuit obscure a cause de
l'obscurité que cette contemplation amene mais en définitive c'est la contemplation qu'il définit ici.
Pour que ce soit plus clair dans votre esprit vous pouvez parfaitement dire "est une action de Dieu en
l'ame". Influence suppose une action a peine perceptible, c'est moins fort qu'une action mais enfin
c'est une action. C'est Dieu qui fait en nous la contemplation. Alors que fait-il? "en l'dme, qui la
purge de ses ignorances et de ses imperfections habituelles - naturelles et spirituelles —" (Grég.
idem)
c'est tout ce qui concerne la purification que nous avons vue en détailla derniere fois (deuxieéme
conférence)

"laquelle influence les contemplatifs appellent contemplation infuse ou théologie mystique: ou Dieu
enseigne l'dme en secret et l'instruit en perfection d'amour," (Grég. "la perfection de l'amour") c'est
une merveille! Dieu instruit I'ame: sur quoi et comment? Il apprend a ['ame a aimer. "en secret”, 1l ne

26



va pas le lui dire mais c'est ce qu'll fait. "sans qu'elle fasse rien ni ne sache comme est cette
contemplation infuse” (Grég. idem)

Dieu ne fait rien dans le sens, l'action de Dieu porte directement sur l'esprit, sur la partie plus
¢levée de I'ame. Dieu, lorsqu'll donne la contemplation - je ne dis pas que jamais Il ne s'occupe des
facultés inférieures mais enfin ce n'est pas essentiel - donne un amour qui est au-dessus de 1'amour
qui procede du sens. Si vous étes capables de dire comment se fait cette contemplation infuse, ce que
vous appelez contemplation infuse, vous n'avez pas compris, c'est tout. C'est un monde tout a fait
nouveau, cela il faudrait le comprendre; il ne faudrait pas croire que c 'est quelque chose que nous
avons vécu auparavant et que nous allons retrouver a partir de la contemplation. C'est beaucoup plus
sérieux et beaucoup plus profond que cela.

C'est cela la définition de saint Jean de la Croix. Je ne dis pas que c'est la seule, je ne dis
méme pas que c'est la meilleure, mais la c'est trés clair: on voit l'action de Dieu qui s'occupe
d'apprendre I'ame a aimer et a aimer a la perfection, en secret, sans que 1'ame ne fasse rien.
Autrement dit cet acte d'amour ne vient pas directement de 1'ame, il vient directement de Dieu... Il est
assez fort pour cela. Nos facultés, intelligence et volonté, ne sont pas capables de le faire par elles-
mémes, ce n'est pas possible. Alors c'est Dieu qui le fait dans I'ame directement. Je ne dis pas qu'll le
fait sans intermédiaire parce que cela n'est pas dans le texte. On le trouve dans d'autres textes mais la
cela n'y est pas, alors je n'ose pas... vaut mieux ne pas le mettre. Mais d'és maintenant, vous l'avez
entendu dire bien des fois, je crois personnellement qu'on peut dire qu'en effer Dieu donne une
connaissance sans intermédiaire dans ce sens que c'est par Lui-méme que nous Le connaissons. C'est
comme cela que Dieu se connait. Dieu n'a pas besoin de recourir a une petite histoire pour Se [faire]
connaitre quand méme! Cela n'aurait réellement pas de sens, ce ne serait pas une connaissance de
Dieu, une connaissance divine, infinie. La contemplation c'est une participation a la connaissance
que Dieu a de Lui-méme. Je sais bien que Dieu peut nous faire participer - et c'est ce qui arrivait
avant la contemplation - a sa connaissance et a son amour mais d'une fagon lointaine. A partir de la
contemplation, c'est une facon, un mode tout a fait différent, c'est Dieu qui agit par Lui-méme.

A la fin de la Nuit Obscure (Livre II: Cypr. 636-9; B.E. 488-90 ; Grég. 659-63), saint Jean de la
Croix distingue la visite que Dieu fait par I'ange - donc Il emploie un intermédiaire - et la visite que
fait par Lui-méme - donc sans intermédiaire. Alors nous ne révons pas. Et rappelons-nous ce qu'il a
dit au Livre II de la Montée du Carmel (Cypr. ch. VIII et IX ; B.E. ch. VIII et IX; Grég. ch. VII et
VIII), a savoir qu'aucune créature quelle qu'elle soit ne peut servir de moyen de connaissance pour
connaitre Dieu. Que diable! Aucune créature ne peut servir de moyen de connaissance pour connaitre
Dieu de la fagon a laquelle Il pense de la facon de l'oraison surnaturelle. Je n'y puis rien. Une
créature v. g. un acte de connaturalité, un acte d'amour... Les mots que je viens d'employer, on peut
les employer pour exprimer cette oraison surnaturelle telle que I'entendent les Dominicains: j'ai pris
cela dans Maritain. Pour Maritain, I'acte d'amour suscité par Dieu doit étre complété et éclairé par les
dons du Saint-Esprit. Je veux bien... aucune difficulté... mais tout cela, c'est du créé. Saint Jean de la
Croix nous a mis en garde au deuxieme Livre de la Montée du Carmel (Cypr. ch. VII et VII;B.E. ch.
VII et VII1; Grég. ch. VI et VII): aucune créature n'est capable de nous donner Dieu. C'est tout. Et
cela se comprend: une créature peut donner une idée de Dieu peut-étre, mais Dieu... non! Or c'est
Dieu qui est donné dans la contemplation. Nous ne saurons jamais estimer a sa juste valeur un acte
de contemplation.

Une toute petite parenthese. J'ai essayé de trouver les numéros de Concilium qui donnent les
différentes lectures de la Bible. Vous avez le texte de la Bible: vous pouvez faire une lecture
matérialiste, une lecture structuraliste, une lecture psychanalytique, etc. etc. Ce que les auteurs disent
est vrai... en effet la psychanalyse peut nous aider & connaitre Dieu selon le mode humain
évidemment, c'est toujours sur le mode humain. Toutes ces lectures de la Bible dont parle ce numéro
de Concilium supposent le mode humain, il s'agit du mode humain. C'est déja quelque chose, je veux
bien, mais cela ne vaut pas une seconde d'oraison surnaturelle. Et c'est cela qu'il ne faut pas perdre de
vue, ce sont deux genres de connaissance tout a fait différents. Les deux visent Dieu. Quand il y a un
intermédiaire - lecture structuraliste ou autre - on connait Dieu, c'est entendu mais c'est de facon

27



purement humaine, tandis que Dieu veut que nous allions plus loin: Il nous a faits pour que nous Le
connaissions tel qu'll est, cela c'est dans I'Ecriture. Alors quand vous arrivez a expliquer la
contemplation, il faut en tenir compte, autrement vous restez en deca. Et beaucoup d'auteurs restent
en dega avec beaucoup de bonne volonté. Alors tichons d'éviter cela.

La contemplation est donc une action de Dieu, c'est Dieu qui la donne. Nous ne pouvons pas
nous la procurer par nous-mémes, c'est inutile. C'est donc Dieu qui la donne sans que nous le
sachions, "sans qu'elle fasse rien ni ne sache comme est cette contemplation infuse” (I N.O. V, 550;
B.E. 429; Grég. 558). Alors les psychologues poussent les hauts-cris et disent qu'une connaissance
dont on n'a pas conscience ne rime a rien. Ils ont raison s'ils restent sur le terrain purement naturel.
Mais il y a un autre terrain dont ils ne parlent jamais, qu'ils ignorent, le terrain surnaturel, le domaine
surnaturel. Dieu a élevé I'hnomme au domaine humain, au-dessus il y a le domaine angélique, et au-
dessus, le domaine de Dieu. Et cela, nous ne pouvons pas, nous chrétiens qui sommes en marche vers
Dieu, l'ignorer. Nous possédons donc une définition sur laquelle nous pouvons nous appuyer, a
laquelle nous pouvons recourir et dont il est facile de retenir la référence (Il N.O. V, 550; B.E. 429;
Grég. 558). Cette connaissance que Dieu donne, ce mode divin... c'est Lui qui opere la purification.
Dieu nous éclaire sur Lui-méme, se fait connaitre a nous, et en méme temps Il diminue la force des
mauvaises tendances. Il ne les fait pas disparaitre d'un seul coup, du premier coup... Il prend le temps
mais enfin c'est Lui qui y arrive et Il y arrive par ce mode divin de connaltre et d'aimer Dieu qu'll
donne.

Retenons encore ceci. Le moyen que saint Jean de la Croix nous enseigne, le moyen
certainement qu'il a utilisé lui-méme s'il a da utiliser, c'est 'amour. Quand on nous demande de nous
corriger de nos défauts, on a raison, mais quels sont les moyens qu'on nous recommande? Je ne sais
trop quoi... des pénitences... et que sais-je, alors que d'apres saint Jean de la Croix 'amour suffit.
L'amour, mais non pas l'amour non contemplatif mais l'amour contemplatif. Je ne parle que de
connaissance parce que cela va plus vite, mais il faudrait en méme temps parler de I'amour. L'amour
que donne la contemplation ce n'est pas le méme amour que celui que nous avions avant. Il remplace
celui-ci et avantageusement, il est bien meilleur, il est bien plus fort, il purifie davantage.

Maintenant que nous avons la définition de l'oraison surnaturelle, nous pouvons regarder
cette oraison surnaturelle, ce changement, lorsqu'il est parfaitement effectué, car nous l'avons
considéré d'une fagon un peu rapide. Cela ne se passe pas toujours comme cela, aussi rapidement et
aussi clairement que cela. Il faut donc aller jusqu'au sommet. C'est un conseil qu'on donne pour
¢tudier un objet: il vaut mieux I'étudier lorsqu'il est pleinement développé que lorsqu'il est en germe.
Un gland, pour savoir ce que c'est vous pouvez évidemment I'étudier,.. mais si vous le mettez en
terre, si vous le faites grandir et si vous voyez l'arbre sortir, vous savez ce que c'est. La, pour nous,
c'est un peu la méme chose, et nous pouvons le faire avec saint Jean de la Croix. C'est afin de vous
montrer le pourquoi de ce va-et-vient.

Tout a fait au début nous avons pris la définition de 1'oraison surnaturelle pour quelque chose
de sir, alors maintenant regardons au sommet. Appelez le sommet comme vous voudrez, fiangailles
spirituelles, mariage spirituel: ce sont des mots qui ont été€ consacrés par 1'usage parmi les mystiques,
on peut donc les employer en toute stireté. On peut aussi employer le terme de saint Jean de la Croix
qui est bien plus fréquent, ['union d'amour, l'union a Dieu. Mais il faut voir ce qu'il entend par cette
union a Dieu. C'est 1a qu'il faut aller a la Vive Flamme (Cypr. 1012 ; B.E. 756; Grég. 967): "En
tuant, de la mort tu as fait la vie" (Grég. "Qui donne la mort, et change la mort en vie") C'est un
passage important, c'est le commentaire de cette finale de la strophe II. Cela veut dire que par le fait
méme que vous détruisez, que vous faites mourir la vieille vie par la purification, vous donnez la vie.
La mort ici c'est la vieille vie. Est-ce que vous voyez le sens? C'est la vie que nous menions
auparavant. "tu as fait la vie": tu as donné la vie. "parce que la mort n'est autre chose sinon privation
de vie" (Grég. idem) cela, c'est une vérit¢ de La Palice un peu "et que la vie arrivant, il ne reste
aucun vestige de mort." (Grég. "trace de mort") c'est le bon sens. "Quant a ce qui est de l'esprit, il y a
deux sortes de vie: l'une est bienheureuse, laquelle consiste a voir Dieu", (Grég. idem) c'est la vie du
ciel. "et celle-ci se doit obtenir par le moyen de la mort corporelle et naturelle ainsi que dit saint
Paul: 'Nous savons que si notre maison d'argi- le vient ~ se dissoudre, nous avons une demeure de
Dieu dans les cieux'. L'autre est une vie spirituelle parfaite" (Grég. "vie spirituelle dans sa

28



perfection”) 1l y a deux sortes de vie, la vie dans le ciel et la vie sur la terre parfaite "qui n'est autre
chose que la possession de Dieu par union d'amour", (Grég. "par l'union d'amour") il n'emploie pas
d'autre terme, lui, que 1'union d'amour. D'autres diraient 'le mariage spirituel'... "et celle-ci s'acquiert
par la mortification de tous les vices et de tous les appétits et de la nature méme tout entiere.” (Grég.
"d'une facon complete')

Remarquez bien le mot qui fait sauter tous les psychologues, "et de la nature méme tout
entiere"! Ils admettent encore que les vices et les appétits soient mortifiés par la pénitence si vous
voulez, mais quand ils entendent "la nature méme tout entiere”, alors ils ne croient plus. Il ne faut
pas s'en étonner, s'en effaroucher parce qu'il est probable qu'ils ne donnent pas au mot "nature” le
méme sens que nous. Voyez-vous l'avantage du vocabulaire? "Nature” qu'est-ce que c'est? Qu'est-ce
que c'est d'aprés ce contexte? C'est important parce que tout de méme il ne nous est pas demandé de
tuer notre nature. C'est la fagcon dont notre nature, ce que nous sommes avant 1'élévation a l'ordre
surnaturel, ce que nous pouvons faire par nos propres forces. C'est cela, c'est notre nature humaine,
cela, qui nous a été¢ donné par Dieu. Il faut que cette nature humaine qui pourtant nous a été donnée
par Dieu et qui agit - 1a il faut toujours penser a l'action - a une fagon basse d'agir, une fagon humaine
d'agir. Et il s'agit de viser Dieu, de connaitre Dieu et d'aimer Dieu. Alors cela ne colle plus, ce n'est
plus proportionné. Il faut donc que cette fagon basse - j'emploie le mot "basse” parce que c'est le mot
qui revient le plus souvent chez saint Jean de la Croix dans ce cas-la - disparaisse et que Dieu nous
donne une autre fagon qui ne soit pas basse, qui soit plus élevée. Mode humain, mode divin! Encore
une fois, rappelez -vous ce que je vous ai dit, vous avez certains auteurs et quelquefois de grands
auteurs qui ont peur du mot "divin” et qui mettent "supra-humain". Ce n'est pas cela. Le supra-
humain est trop vague, le mode angélique est supra-humain... et ce n'est pas ce mode-la qui est le
mode de l'action que Dieu va nous donner. Il n'y a qu'a prendre les mots de saint Jean de la Croix, "le
mode divin". En tout cela, c'est toujours son idée de purification qui l'occupe, il faut que 1'ame soit
purifiée. Quand Dieu propose l'oraison surnaturelle, 1'ame n'est pas entierement purifiée, vous le
comprenez bien. Elle désire peut-étre cette purification - c'est comme cela pour les dmes en général -
mais enfin ce n'est pas fait. Alors Dieu va procéder avec beaucoup de temps, beaucoup de temps,
sans se presser pour arriver a opérer cette purification. La purification dont parle saint Jean de la
Croix peut durer des années, des années, des années... comme elle peut aller trés vite. Si elle elle va
trés vite, elle sera certainement plus terrible; si elle va plus lentement, on risque surtout de ne pas
l'apercevoir et de la contrarier. Pour saint Jean de la Croix ce point-l1a est plus net que chez Notre
Mere Sainte Thérése. Cette purification est in — dis — pen - sable quand Dieu propose l'oraison
surnaturelle.

Vous en avez une preuve ici encore: "Et jusqu'a ce que cela soit entierement fait, on ne peut
arriver a la perfection de cette vie spirituelle d'union avec Dieu, ainsi que l'Apotre le dit aussi par
ces paroles:" (Grég. "en ces termes") . Voyez, il s'appuie sur I'Ecriture. "Si vous vivez selon la
chair", (Grég. idem) i.e. en commettant des péchés quoi! C'est tout simplement cela. "vous mourrez,”
(Grég. idem) vous n'aurez pas la vie en vous "mais si vous mortifiez les oeuvres de la chair avec
l'esprit, vous vivrez. Partant, il faut savoir que ce que l'dme appelle ici mort, c'est tout le vieil
homme," (Grég. idem)

Evidemment. on ne s'attend pas a cette substitution de vocabulaire. Voici que la mort devient
le vieil homme. Il n'y a qu'a prendre ce qu'il dit, cela n'a pas d'importance. "qui est l'usage des
puissances:" (Grég. "qui est fait des puissances') Retenez bien l'expression, il s'agit des puissances
humaines laissées a elles-mémes. Tout cela, c'est le vieil homme; il faut que tout cela disparaisse,
soit remplacé par I'homme nouveau selon la formule de saint Paul, I'nomme nouveau qui est une
autre capacité pour agir, une autre modalité dans 1'action, une modalité qui ne paraitra peut-&tre pas a
l'extérieur mais que Dieu verra bien parce qu'il sera purgé de toutes les mauvaises tendances et de
tout le reste. "la mémoire, l'entendement, la volonté, occupés et employés aux choses du monde,"
(Grég. "choses du siecle”) avant 1'oraison surnaturelle on s'occupait de ce qu'il y avait autour de nous,
quoi, on vivait tranquillement "et les appétits et le goiit de créatures. En toutes ces choses consiste
l'exercice de la vieille vie," (Grég. "du vieil homme") c'est cela "la vieille vie", c'est tout ce bazar de
facultés que nous avons et qui sont indispensables pour agir mais qui ne peuvent aboutir qu'a une
connaissance imparfaite et & un amour imparfait. Il faudra donc que tout cela soit changé et remplacé

29



par un mode nouveau de connaitre et d'aimer, pour aller plus vite. "qui est la mort de la nouvelle,
c'est-a-dire de la spirituelle. En laquelle l'‘ame ne pourra vivre parfaitement si le vieil homme ne
meurt aussi parfaitement," (Grég. "morte au vieil homme")

Pour montrer la nécessité de la purification, saint Jean de la Croix s'appuie sur 1'Ecriture, ce
qu'on ne fait pas toujours dans les livres spirituels. La c'est tout simple, il s'appuie sur I'épitre aux
Ephésiens: "ainsi que dit I'Apotre. disant que "nous dépouillions le vieil homme et que nous nous
revétions du nouveau qui a été créé selon le Dieu tout-puissant en justice et sainteté"”. Or, en cette vie
nouvelle, c'est-a-dire lorsque l'ame est arrivée a cette perfection d'union a Dieu (comme nous avons
dit ici), tous les appétits et toutes les puissances de l'ame - selon leurs inclinations et opérations, qui
de soi étaient oeuvres de mort et privation de vie spirituelle - se changent en divins." (Grég. "soient
devenues divines")

Je n'y peux rien, il met le mot "divins”, il faut bien que je le laisse! C'est un changement
radical! L'ame ne s'en apergoit pas... sur le moment, certainement pas.

30



103¢ conférence — samedi 24 juin 1989

LE MODE DIVIN DANS SON PLEIN EPANOUISSEMENT

Nous avions donc parlé du déploiement de 1'explication du mode humain et du mode divin. A
bien dire, il faudrait maintenant glaner dans toutes les ceuvres de saint Jean de la Croix les détails
qu'il peut avoir donnés sur le mode humain et le mode divin — et il en a donné certainement parce que
les textes ou il est question du mode humain et du mode divin sont quand méme trés nombreux, alors
ce serait bien étonnant qu'il ait parlé pour rien dire.

C'est un travail assez curieux que j'ai entrepris et que je continue avec vous comme avec les
autres Carmels et ou c'est en parlant que la suite vient... Ces détails que saint Jean de la Croix peut
avoir donnés dans toutes ses ceuvres sur le mode humain et le mode divin sont comme des miettes
comparativement au déploiement. Dans ce déploiement nous avons pris le texte ou saint Jean de la
Croix passe en revue toutes nos facultés et montre l'action avant 1'union d'amour et l'action apres.

Il y a une autre fagon de déployer ce mode humain et ce mode divin — vous le verrez encore
mieux quand nous l'aurons regardé — et c'est de relire le trait¢ de la Vive Flamme qui me parait un
déploiement trés ample et beaucoup plus complet que tout le reste. Car tous les auteurs, tous les
commentateurs sont d'avis que la Vive Flamme vient prendre 1'ame, pourrait-on dire, a la fin du
Cantique Spirituel et que cette &me continue ensuite le chemin comme si c'était la suite du Cantique
Spirituel jusqu'a l'union d'amour. C'est l'interprétation assez générale que l'on donne comme
connexion entre la Vive Flamme et le Cantique Spirituel de telle sorte que nous arriverions dans la
Vive Flamme a la finale du chemin qui conduit a 'union d'amour et que c'est 1a que nous allons avoir
certainement — dans cette finale trés ample puisque c'est tout un volume — la pensée la plus complete
de saint Jean de la Croix sur le mode humain et le mode divin. Je pense que vous voyez comment la
question est posée i.e comme connexion par rapport a ce qui précéde et en méme temps comme vue
sur l'avenir: nous sommes toujours a essayer de comprendre ce que saint Jean de la Croix entend par
mode humain et mode divin et, aprés, je ne dis pas tous ces tdtonnements, mais apres toutes ces
allusions qu'il a faites — que nous n'avons pas toutes relevées, il s'en faut de beaucoup — nous arrivons
plutét & une sorte de synthése qui est de beaucoup plus complete. On peut s'appuyer aussi sur
l'interprétation de la plupart des commentateurs qui voient dans la Vive Flamme la continuation du
Cantique Spirituel. L'ame commence a marcher vers Dieu, a chercher Dieu dans la Montée du
Carmel et la Nuit Obscure — cela ne fait qu'un — puis arrive le Cantique Spirituel qui est 1a aussi une
sorte de synthese depuis le début jusqu'a la fin, jusqu'au mariage spirituel pour employer le langage
du Cantique Spirituel... alors maintenant la Vive Flamme.

Ce qu'il faut remarquer ici, ce sont les circonstances dans lesquelles la Vive Flamme a été
composée. Anne de Pefialosa, qui considérait saint Jean de la Croix comme son Pére spirituel et qui
était assez libre avec lui, osa un jour lui demander une poésie. Saint Jean de la Croix lui donna les
quatre couplets, les quatre strophes de la Vive Flamme. Anne de Penalosa fut trés heureuse, mais
quand elle se mit a lire ces quatre strophes, elle ne comprenait pas grand-chose. Elle eut la simplicité
de le dire a saint Jean de la Croix et de lui demander de les lui expliquer. Saint Jean de la Croix
accéda a sa demande et c'est le livre de la Vive Flamme qui en est sorti. Ne trouvez-vous pas qu'il y a
la quand méme une indication? Si saint Jean de la Croix premiérement a composé ces quatre strophes
pour Anne de Pefalosa, ce n'est pas pour des lecteurs hypothétiques éventuels, c'est pour une
personne. Et il se trouve que cette personne vit dans le monde et qu'elle est veuve. Ce sont des détails
historiques et que personne ne peut contester. Anne de Pefialosa demande ensuite a saint Jean de la
Croix de lui expliquer ces quatre strophes qu'elle ne comprend pas... c'est treés simple. Il écrit donc le
livre. Croyez-vous que saint Jean de la Croix aurait écrit tout un livre pour une personne, lui
décrivant des graces spirituelles que cette personne risquait de ne pas comprendre et qui trés

31



probablement, d'apres le jugement d'aujourd'hui, ne comprenait rien a ces questions-la puisque c'est
déja a lI'union d'amour? Et cependant saint Jean de la Croix, qui devait avoir du bon sens et qui ne
devait pas aimer perdre son temps a écrire des choses qui ne serviraient a rien, composait la Vive
Flamme. Est-ce qu'il n'y aurait pas une petite indication montrant que saint Jean de la Croix ne se
pose pas la fameuse question: est-ce que ces sommets sont réservés a une élite, est-ce que tout le
monde y est appelé? Je crois que s'il a pris la peine de composer ce traité-1a, c'est bien qu'il aurait
répondu a cette question par l'affirmative. Ce n'est pas une vérité de foi certainement, mais je pense
qu'avec saint Jean de la Croix nous pouvons admettre qu'en effet s'il y a si peu d'dmes qui arrivent a
ces sommets, ce n'est certainement pas, comme il 1'a dit dans la Montée du Carmel, la faute de
Dieu.? Dieu n'est pas quelqu'Un qui, de son ciel, va choisir les sujets qui arriveront a ces hauteurs-1a,
et donner les graces nécessaires dans ce but simplement a ces sujets mais non aux autres. Vous
réfléchirez a cette question. Il me semble que ce simple détail de la destinataire immédiate de ce
cantique et de son explication nous permet de penser que saint Jean de la Croix était un peu plus
large que cela et qu'il voyait les choses mieux que d'autres.

Puis vous allez remarquer une autre chose si vous ne l'avez déja remarquée, dans ce livre,
c'est que lorsque vous lisez les passages analogues de chez Notre Mére Sainte Thérése, ces passages
sont habituellement — je n'ose pas dire toujours parce que je n'ai pas contr6lé mais j'ai bien
I'impression que c'est au moins trés souvent — traversés par ce qu'on appelle des graces
extraordinaires, extases, visions, révélations et que sais-je.’® On voit bien que saint Jean de la Croix
connait toutes ces graces-la parce qu'il en parle mais il n'a pas l'air de mettre au nombre de ces graces
ce qui est nécessaire pour arriver jusqu'au sommet.?! Il nous dit a chaque fois qu'il parle des graces
extraordinaires qu'on peut les laisser de c6té.>? Il y a 1a une toute petite nuance entre Notre Mére
Sainte Thérése et saint Jean de la Croix. Il ne faut pas dire qu'ils se contredisent, mais saint Jean de la
Croix a vu au point de vue pratique qu'on ne pouvait pas réserver les graces nécessaires a 1'union
d'amour a une catégorie — laquelle? — des fideles mais que du moment que ceux-ci ont la grace
sanctifiante et les vertus infuses, c'était un signe d'un certain appel a ces sommets et que s'ils n'y
arrivent pas ce n'est pas de la faute de Dieu mais ce doit étre de la leur. Vous réfléchirez a ce tout
petit détail et a cette nuance entre sainte Thérése et saint Jean de la Croix. Nous voyons donc a qui
saint Jean de la Croix s'adresse.

On peut peut-étre garder une idée générale: saint Jean de la Croix décrit I'union d'amour dans
ces quatre strophes... ce qui se passe, comment les choses se passent. Et cela semble quelque chose
de permanent, alors que souvent on nous dit et on nous répete, et a juste titre, que ces graces, méme
l'oraison surnaturelle, ne sont pas permanentes vu qu'il y a des moments — quand vous étes a étudier
de la géométrie ou je ne sais quoi — ou il vous est bien difficile d'étre dans I'oraison surnaturelle au
sens strict. Mais 1a, réellement nous sommes dans un autre monde, et je crois qu'il est bon de le
percevoir, de le pressentir et de I'admettre afin de creuser encore davantage... et peut-&tre que ce que
j'ai appelé des miettes que 1'on glane dans toutes les ceuvres de saint Jean de la Croix apporterait des
renseignements intéressants sur cette question. Je laisse encore la cette question ouverte.

Ensuite il faut remarquer, toujours au point de départ, pour bien situer notre recherche, a
quelle époque saint Jean de la Croix écrit ce traité. Moi je ne suis pas du métier, mais j'ai confiance
en ceux qui ont €tudié la question et qui nous donnent un apercu. Ils pensent que saint Jean de la
Croix a rédigé la premicre version, le premier texte de la Vive Flamme entre 1585 et 1587.
N'oublions pas qu'il est mort en 1591. Puis, ce qui est assez curieux, il I'a écrit de nouveau. Cela n'est
pas mis en doute, tout le monde l'admet, mais les différences entre la deuxiéme rédaction et la
premiere sont vraiment trés petites. La deuxieéme rédaction date de 1591, I'année de sa mort. Et il ne

2 Cypr. p. 144-5; B.E. p. 140-1; Grég. p. 119-20; Poirot, MC 2,7,3-5 — V.FL str. II: Cypr. p. 1007; B.E. p. 752; Grég. p.
961; Poirot VFB 2,27.

30 Cf. Chemin, p. 744-5; V¢ Dem. p. 892-3; Fondations, p. 1097.

31 Cf. Seigneur, augmente en nous la foi, ch. 11.

32 Cf. Montée, Livre II, Cypr. ch. XVI, p. 199; B.E. ch. X VL, p. 178; Grég. ch. XIV, p. 178; Poirot, MC 2,16,10.

32



dit pas — ce n'est pas son genre — que ce qu'il écrit il I'a vécu... et qu'il le vit méme encore au moment
ou il écrit, mais enfin je crois bien que nous pouvons le supposer au moins. Voyez avec quelle
prudence il faut I'affirmer parce qu'il ne I'a pas dit et il était bien placé pour le dire et je n'ai pas
entendu dire que de ses contemporains l'ont affirmé. Je crois, vu ce qu'il écrit, qu'il n'est pas possible
qu'il I'ait écrit s'il ne I'a pas vécu. Cela nous donne donc une certaine garantie. Je ne dis pas que les
autres écrits n'ont pas la méme garantie mais 1a elle est peut-étre plus marquée. Il est plus pres de la
mort et comme tel il voit mieux le chemin qu'il a parcouru, ou il en est, et il voit bien que I'union
d'amour est réalisée pour lui. L'union d'amour est réalisée pour lui: ne cherchons pas — ce serait du
temps perdu — en quelle année et a quelle date elle s'est réalisée. Notre Mére Sainte Thérese le fait,
elle, pour le mariage spirituel.*® Déja il y a une différence entre les deux a ce sujet. Quelle est donc la
raison que l'un en parle et l'autre n'en parle pas?... Tout cela se rattache un peu aux mémes
explications. Saint Jean de la Croix est donc au moment ou I'union d'amour est réalisée chez lui. Ne
cherchons pas la date parce que nous ne la trouverons pas. C'est du temps perdu.

Anne de Penalosa, nous l'avons dit, est impliquée dans cette poésie. Saint Jean de la Croix la
connait bien, il tient au bien de son ame, il ne va pas lui envoyer des strophes — c'est elle qui les a
demandées — qui ne la concernent nullement ou qui ne seraient pas écrites pour elle. Alors s'il a écrit
ce traité pour Anne de Penalosa, cela peut nous encourager et nous donner a penser que c'est encore
écrit pour nous et que si nous n'y arrivons pas, ce n'est pas de la faute de Dieu, c'est peut-Etre de la
noétre. C'est donc cela qu'il faut considérer au point de départ.

Comment allons-nous faire? Il n'est pas question de reprendre la Vive Flamme ligne par ligne
et strophe par strophe. Ce qui m'a éclairé, ce qui m'a aidé beaucoup, c'est ce fameux livre d'Edith
Stein.?* C'est une véritable étude et c'est intéressant de voir le mode de composition de ce livre, en
particulier pour le traité¢ de la Vive Flamme. L'auteure a décortiqué les quatre strophes de la Vive
Flamme, en a extrait les passages principaux et, au lieu de les interpréter a sa fagon, elle s'est
contentée de les mettre enticrement et textuellement, laissant au lecteur le soin de les comprendre
mais ne voulant pas y mettre une interprétation personnelle. Je crois que lorsqu'on arrive a ces
sommets, on a a éviter et de méler son interprétation et ses petites explications a soi a celles de saint
Jean de la Croix et, voulant expliquer l'interprétation de saint Jean de la Croix, de donner des choses
bien pales et qui sont loin de correspondre a ce que nous lisons. L'auteure de ce livre fait donc une
étude sérieuse en particulier sur la Vive Flamme. Ce n'est pas dit qu'elle s'arréte directement a la Vive
Flamme mais en fait c'est ce qu'elle fait, assurée sans doute que c'est 1a qu'elle trouvera les textes les
meilleurs pour connaitre et comprendre un peu la pensée de saint Jean de la Croix. Cela fait donc
autant d'indications, d'encouragements, d'incitations a lire la Vive Flamme. Le réve que j'avais fait —
je crois bien que c'est un réve — c'était de me munir des permissions voulues — on n'a pas le droit
quand méme de copier des livres entiers — et reprendre simplement le commentaire des quatre
strophes dans ce qu'elles ont d'essentiel et le mettre purement et simplement. C'est donc elle, Edith
Stein, qui aurait achevé le livre sur la croissance de la foi. Je n'irai pas jusque la... Vous voyez donc
la méthode de composition de cette auteure du livre auquel je fais allusion, qui est un livre récent.
C'est un commentaire de la Vive Flamme. Et pour commenter la Vive Flamme, 1'auteure ne se lance
pas dans un systeme quelconque, dans des idées personnelles mais elle prend le texte méme de saint
Jean de la Croix dont elle cite de trés amples passages, en les reliant, en en montrant le sens d'une
facon plus précise, ce qui donne quelque chose qui pour moi personnellement est un peu éblouissant.
Je pense que pour les autres ce sera la méme chose. Si on pouvait arriver a réaliser cela, ce serait une
bonne fagon, je ne dis pas la meilleure, je n'en sais rien, de présenter l'enseignement de saint Jean de
la Croix lorsqu'il est rendu sur ce sommet. Il peut y en avoir d'autres... celle-1a serait trés simple.

33 Rel. XX VIII; VII® Dem. p. 1032 et 1034.

34 Levi, Rossana, La "Scientia Crucis". Edith Stein interprete di S. Giovanni della Croce, in Rivista di vita spirituale 41 —
— 1987 — 262-278; La science de la Croix, Pére Etienne de Sainte Marie, o.c.d.: traducteur — Sous-titre: Passion
d'amour de saint Jean de la Croix — en exergue: Imprimé a Louvain ou a Paris.

33



C'est ce que j'ai donc essayé de faire trés rapidement. Prenez les quatre strophes de la Vive
Flamme.®> Ce que je vais vous donner n'est pas définitif car je sens le besoin de reprendre et de lire
d'une fagon plus attentive et en entier le commentaire de ces quatre strophes afin de pouvoir mieux
encore donner le résumé.

"O flamme vive d'amour

Qui navres avec tendresse

De mon ame le centre le plus secret,
N'ayant plus nulle rigueur,

Achéve si tu le veux,

Brise la toile de ce rencontre heureux."3°

Le sens précis de cette strophe c'est I'amour selon le mode divin en activité. D'une fagon
générale, qu'est-ce qu'il fait? Tout d'abord il atteint le centre le plus profond. Jusqu'a maintenant il
atteignait le centre de 1'ame, mais le centre le plus profond c'est dans la Vive Flamme qu'il est
atteint... par I'amour. Donc 1'amour atteint le centre le plus profond et sans aucune rigueur. Je suis un
peu surpris de voir certains commentateurs nous dire que lorsque 1'action de Dieu est trop impétueuse
dans une ame celle-ci en souffre horriblement. Je I'ai vu, cela. Je vois ici avec saint Jean de la Croix
"N'ayant plus aucune rigueur"®’ (Grég. "Puisque vous ne me causez plus de chagrin")3®: autrement
dit, cette faveur que I'Esprit Saint fait au plus profond de 'dme se passe avec beaucoup de douceur...
a moins que je ne sache pas lire ou que je donne aux mots de saint Jean de la Croix un sens qu'il ne
donnait pas mais enfin je prends le sens obvie. Dieu atteint donc le centre le plus profond, et tout cela
se passe dans la douceur, I'ame ne souffre pas par cela — elle peut souffrir pour d'autres motifs mais
pas par cela. Voila la grace qu'elle demande: 'fais-moi mourir d'amour’; c'est tout:

"Achéve, si tu le veux,

Brise la toile de ce rencontre heureux.
Nous pouvons traduire, vous le savez bien, que la grace qu'elle demande c'est de mourir d'amour, ce
qu'elle n'avait pas dit jusqu'a maintenant. Ce désir peut naitre et exister dans une ame méme si elle
n'est pas rendue au sommet mais il n'aura certainement pas la méme force que dans une ame qui est
rendue au sommet, a l'union d'amour et qui peut espérer mourir d'amour. Et vous savez bien que
l'avantage de la mort d'amour c'est qu'on est slir d'aller directement au ciel. Alors déja est indiqué
implicitement que la purification est terminée. C'est ce qu'on peut discerner dans cette strophe. Je ne
dis pas qu'il n'y a que cela — si j'avais eu le temps de relire toutes les pages de la strophe peut-étre
aurais-je trouvé... En me basant simplement sur la poésie, on peut découvrir ces quelques vérités-la.

n39

Nous arrivons a la deuxiéme strophe.
"O cautére délectable,
O caressante blessure,
O flatteuse main, 6 touche délicate
Qui sens la vie éternelle
Et qui payes toute dette,
En tuant, de la mort tu as fait la vie."*°

La, les trois premiers vers se rapportent a chacune des personnes de la Trinité, Pere, Fils et
Saint Esprit "qui accomplissent I'ccuvre divin de cette union",*! qui sont a l'ceuvre dans 1'ame,
"la main, le cautére et la touche sont une méme chose en substance, et

elle leur baille ces noms en tant qu'ils leur conviennent selon l'effet que

35 Cypr. p. 956-7; B.E. p. 717; Grég. p. 911-12; Poirot, VFB p. 1447.

36 Cypr. p. 956; Grég. p. 911.

37 Cypr. p. 956.

38 Grég. p. 911.

3 Cypr. p. 956; Grég. p. 911.

40 Ibid.

41V FL str. 11, Cypr, p. 990; B.E. p. 741; Grég. p. 944; Poirot, VFB 2,1.

34



chacun produit. Le cautére, c'est le Saint-Esprit; la main, c'est le Pére;

la touche, c'est le Fils."(Grég. "et la touche au Fils".)*?
Je ne sais pas si vous aviez remarqué... notre cher et vénéré Pére Urs Von Balthasar qui est mort
aimait beaucoup rejoindre le mystere de la Trinité dans ses explications théologiques. Nous en avons
un exemple ici. Vous avez bien des auteurs qui nous parleront de ces splendeurs du ciel sans
rattacher cela a telle ou telle Personne. Ce n'est pas trés grave mais enfin saint Jean de la Croix le
fait, lui. Alors Chacune a comme un effet propre, c'est ce qu'on appelle en théologie l'appropriation
i.e qu'on approprie a une Personne une action particuliére. Dans 1'ordre naturel, au Pére on attribue la
création, au Fils la rédemption, et a I'Esprit Saint la sanctification. Qu'est-ce qui va Les caractériser,
quelles notes peuvent-Elles avoir a ce sommet? La c'est réellement trés simple.

"Qui sens la vie éternelle"+
Vous savez comment ce mot 'sentir' me fait toujours probléme — et 1a c'est la méme chose — mais
enfin saint Jean de la Croix ne se contente pas de dire 'qui est une participation a la vie éternelle' mais
il dit "Qui sens la vie éternelle".** C'est comme si c¢'était la vie éternelle déja commencée. Et 1a il
rejoint saint Thomas d'Aquin pour lequel I'état de grace comme telle, avec toutes ses richesses et
toutes ses activités, est un commencement de la vie éternelle.® Je crois que, encore 13, nous sommes
devant une grandeur propre a l'union d'amour. Auparavant c'était bien comme un commencement de
la vie éternelle encore mais bien fragile souvent, tandis que la c'est définitif.

"Et qui payes toute dette,

En tuant, de la mort tu as fait la vie.

Cette affirmation que nous avions trouvée a la premiére strophe i.e que la purification était
terminée, est encore développée ici... parce que c'est de cela qu'il s'agit: toutes les dettes, toutes les
fautes qu'on a commises, tout cela a été effacé par Dieu, est disparu.

"En tuant, de la mort tu as fait la vie."%’

Nous avons vu cela a notre derniere causerie.

Nous avions parlé de l'activité, de ce que fait la Trinité, de ce que fait Dieu dans 1'dme: nous
en avons un peu le détail 1a, le détail attribué a chacune des Personnes divines et qui vient apres la
purification totale de 1'ame. Je crois que nous ne pouvons qu'envier, en passant, les ames qui
parviennent jusque la. Ce n'est pas le seul endroit ou saint Jean de la Croix parle de cette fermeté
qu'il y a dans le ciel mais enfin ici c'est quelque chose qui y ressemble beaucoup. N'oublions pas qu'il
s'agit d'une ceuvre permanente, on n'a pas besoin d'y penser, cela se fait, c¢'est Dieu qui agit, 1'ame est
purement passive... "En tuant, de la mort tu as fait la vie."*

n46

Nous arrivons a la fameuse strophe I111. Saint Jean de la Croix va chanter dans cette strophe
mais avec quelle richesse et quelle profusion, la beauté, 1'excellence, des actes d'amour que 1'ame
pose. Et cela se comprend puisque c'est a ce moment-1a qu'il nous dira que 'dme aime par le Saint-
Esprit. C'est bien dommage que les commentateurs ne se soient pas arrétés davantage a cette strophe.
Il se sont arrétés bien plus volontiers a la connaissance, c'est déja beaucoup, mais... s'ils s'étaient
arrétés a l'amour, on trouverait certainement des choses encore plus belles.

"0 flambeaux de feu"#
la il s'agit évidemment des actes d'amour, c'est ce que dit saint Jean de la Croix. Dieu répond a cet
amour qu'll regoit de 1'ame a ce moment-la. C'est dans cette strophe que se trouve ce que j'ai appelé a
différentes reprises la longue parenthése ou saint Jean de la Croix reprend I'dme au début de 'oraison
surnaturelle. Il parle a ce moment-la des directeurs, par exemple, qui risquent d'indiquer des fausses
routes, et d'autres questions adjacentes. Saint Jean de la Croix éclaire dans cette parenthése la route

4 Ibid.

4 Str. 1.

4 Ibid.

4 Cf. 12-2%, Question 111. a. 5, p. 115 et 275.
46 Cypr. p. 956; Grég. p. 911.

47 Ibid.

48 Ibid.

4 Tbid.

35



de la passivité, la route dans laquelle 1'ame est purement passive. En méme temps il montre le
dommage que causent certains directeurs en ne comprenant pas ce qui se passe et en donnant a la
pauvre ame des indications tout a fait opposées a ce qu'il faut. C'est une strophe, dirais-je, plus
pratique.

Puis la derniére strophe.

"Combien doux et amoureux

T'éveilles-tu dans mon sein

Ou dans le secret Tu fais seul ton séjour.

En ton souffle savoureux

Riche de gloire et de bien

Combien délicatement Tu m'énamoures!">°
La, je dirais qu'on voit 1'Esprit Saint qui est a I'ceuvre pour faire que

'ame aime comme il faut.

"Combien doux et amoureux

T'éveilles-Tu dans mon sein">!
C'est un acte d'amour qui s'éveille et saint Jean de la Croix attribue cela a la Personne de Dieu

"Ou dans le secret Tu fais seul ton séjour.">
Nous trouvons dans cette strophe ce qui concerne l'acte d'amour et ce qui concerne la présence de la
Sainte Trinité dans 1'ame juste. Il vous arrivera peut-étre un jour ou l'autre de vos retraites ou
autrement de vouloir revoir cette présence de Dieu, de la Sainte Trinité, en nous: c'est la qu'il faut la
prendre. Et voyez ou saint Jean de la Croix en parle a la différence de certains auteurs qui en parlent
des le début, ce qui peut peut-Etre se soutenir, mais quand saint Jean de la Croix est rendu a ces
sommets et qu'il vient de décrire ce qui s'y passe... Saint Jean de la Croix a commencé par nous dire
que la Sainte Trinité, que Dieu était dans I'ame au plus profond et toujours agissant. La l'action de
Dieu, l'action forte a laquelle correspond la réception, l'accueil de 1'ame — 1'dme est tout a fait
passive a ce moment-la — se laisse pressentir, action qui est entiérement due au "secours
particulier">? dirait Notre Mére Sainte Thérése. C'est Dieu qui méne réellement 1'ame, et la parole de
saint Paul se réalise en plein 'Ceux-la sont fils de Dieu qui sont menés par 1'Esprit Saint'.>* C'est 1a
dans ces pages qu'on voit bien la réalisation de cette parole de saint Paul.

"En ton souffle savoureux">>
C'est la méme pensée que dans la strophe I ou saint Jean de la Croix disait que toute rigueur était
absente. Ici il la dit d'une fagon positive,

"En ton souffle savoureux

Riche de gloire et de bien

Combien délicatement Tu m'énamoures!">¢
'combien délicatement Tu me fais aimer Dieu'.

C'est donc comme une sorte de vue générale de I'ame en méme temps. J'aimerais relire le
livre dont je vous parlais tout a l'heure.’” 1l serait intéressant de voir ce qui a frappé Edith Stein,
comment elle trouve elle-méme ce que saint Jean de la Croix dit dans la Vive Flamme et le mettre en
relief assez brievement, un peu comme je viens de le faire, afin d'avoir de la Vive Flamme une idée
qui corresponde a celle de saint Jean de la Croix sans la fausser par quelque systeme, quelque lubie
ou quelque fantaisie. Je me souviendrai toujours de ce commentaire manuscrit de la Vive Flamme qui

30 Cypr. p. 957; Grég. p. 912.

5! Ibid.

32 Ibid.

33 Vie p. 140.

% Cf.Rm 8, 14.

5 Cypr. p. 957; Grég. p. 912.

%6 Ibid.

57 La science de la Croix, Pére Etienne de Sainte Marie, o.c.d.: traducteur — Sous-titre: Passion d'amour de saint Jean de
la Croix — en exergue: Imprimé a Louvain ou a Paris.

36



m'avait été présenté, que j'ai lu avec attention comme on le désirait, mais qui alors était tout de méme
un peu pale pour ne pas dire davantage.

Edith Stein ayant fait 'ceuvre, le travail dont je vous parle, nous pourrions tout de méme étre
aidés par elle, qui aussi est une bienheureuse, a comprendre la Vive Flamme et peut-Etre aurions-nous
aussi des indications plus précises, plus pratiques et qui pourraient nous servir pour notre vie
spirituelle.

Est-ce qu'une ame peut aller au ciel tout droit sans mourir d'amour? Je n'en sais rien, c'est une
question a laquelle saint Jean de la Croix n'a pas répondu. C'est l'interprétation commune, méme des
théologiens, qui dit que 1'dme qui meurt d'amour est certaine d'aller directement au ciel, ce n'est pas
saint Jean de la Croix. Mais alors 1a il n'y a pas a hésiter. Les théologiens ont pu dire cela sans référer
a saint Jean de la Croix, c'est évident. Dans la vie ordinaire — et c'est bon de le savoir et d'y penser —
si vous faites un acte d'amour parfait, tout est effacé dans votre &me. L'acte de charité parfaite nettoie
'ame complétement. J'ai toujours entendu enseigner cela. Aussi quand saint Jean de la Croix nous dit
qu' "il est de la plus haute importance de s'exercer beaucoup a l'amour...">® c'est une des
conséquences. Alors 13, a plus forte raison. Un acte d'amour parfait est un acte dans lequel réellement
toutes nos forces pour aimer sont employées. Et cela... comment voulez-vous le mesurer? On peut en
avoir une certaine idée, croire que c'est fait, mais on ne peut pas en avoir la certitude si Dieu ne nous
la donne pas. Un acte d'amour parfait est un acte dans lequel c'est Dieu Lui-méme qui aime, dans
lequel tout ce qui est de I'acte d'amour provient de 'Esprit Saint. Et I'ame pose 1'acte d'amour sous
l'impulsion totale et unique de I'Esprit Saint. Alors la c'est parfait... et ce n'est pas si difficile que cela.
Si je sais que c'est 1'Esprit Saint qui me met en branle et qui fait tout... C'est Dieu qui le fait.

8 V. FL str. I, Cypr. p. 987; B.E. p. 739; Grég. p. 941; Poirot, VFB 1,34.

37



104¢ conférence — lundi 26 juin 1989

NOTIONS GENERALES SUR LE MODE DIVIN

Il y a donc comme deux fagons de déployer cette idée du sommet de I'oraison surnaturelle: ou
bien par des traits assez généraux, c'est ce que nous avons fait dans les deux ou trois premieres
causeries, ou bien de prendre les termes mémes de saint Jean de la Croix pour essayer d'y voir plus
clair. Il ne faut pas se contenter de ces généralités que vous connaissez, je pense, aussi bien que moi,
et qui ne nous révelent pas grand-chose. Il faudrait donc y voir de plus pres, et pour ce, il faudrait
faire l'analyse de ce traité de la Vive Flamme qui suppose une lecture compléte dans laquelle on
releve les passages ou il est question du mode humain et du mode divin et qu'on analyse ensuite.
Cela n'a jamais été fait, soyez tranquilles. C'est un travail qu'au moins les plus anciennes parmi vous
sont capables de faire aujourd'hui. Je ne dis pas qu'elles réussiront du premier coup, mais c'est un
travail qui est a votre portée, il n'y a aucun doute.

C'est trés bien de lire saint Jean de la Croix, c'est un progres par rapport a ce qui se faisait
autrefois — on n'osait pas le lire ou il était défendu de le lire dans les carmels, il y a donc un
changement radical qui nous est favorable — mais cela ne veut pas dire pour autant, parce qu'il nous
est permis de le lire, que nous comprenons quelque chose et surtout que nous le pratiquons. Il faut
commencer par 13, il faut commencer par le connaitre évidemment... mais il faut connaitre saint Jean
de la Croix lui-méme. Vous savez bien qu'aprés ces petites années d'expérience que nous avons faites
ensemble, il est évident que rien ne peut remplacer le texte de saint Jean de la Croix, rien, rien.
Méme celui qui le connait trés bien... il nous apporterait quelques lumiéres, il pourrait nous aider,
c'est entendu... mais saint Jean de la Croix, c'est inépuisable. Vous croyez avoir compris: vous avez
compris quelque chose, mais il vous reste combien de choses a comprendre?! Et ne croyons pas que
ces quelques mots soient inutiles, je dirais... il y va de notre vie.

Je lisais tant6t un livre sur la vie religieuse. Ce qui était dit sur la vie religieuse était
certainement orthodoxe, conforme a ce qu'on dit partout, mais je ne pense pas qu'avec des livres
semblables aujourd'hui, on puisse nourrir des ames et des vocations, ce n'est pas suffisant. Je pense
bien que dans saint Jean de la Croix nous aurons la nourriture qui nous est nécessaire, nous serons
bien coupables si nous ne la prenons pas.

Le déploiement dont je parlais est l'explicitation de ce que peut étre l'union d'amour ou le
passage du mode humain au mode divin. Ce sont ces termes-1a, i.e la derniére expression, que nous
avions employés, mais nous pouvons dire avec saint Jean de la Croix certainement que ce passage du
mode humain au mode divin est ce qui nous permet d'arriver a 1'union d'amour. Il faut passer par la
pour arriver a l'union d'amour. Mais ne croyons pas que parce que nous avons traversé... fait une
petite percée vers ce mode divin, nous y sommes rendus! C'est autre chose! Quand on voit Notre
Meére Sainte Thérése, saint Jean de la Croix qui nous disent combien sont rares ceux qui arrivent, ce
n'est tout de méme pas a la louange du Carmel... Et ce n'est pas tout a fait normal.

Cependant, regardez maintenant la question sous un autre angle: saint Jean de la Croix nous
dit que tout ce qu'il dit dans ses quatre grands traités n'a qu'un seul but, nous apprendre a aimer
Dieu.% C'est trés simple, et la nous sommes en plein Evangile, au coeur de... Mais vous comprenez
bien qu'aimer Dieu de la fagon dont saint Jean de la Croix l'entend... ce doit étre un peu plus loin que
cela (que d'avoir fait une petite percée vers ce mode divin). Alors c'est un peu plus long qu'il faut

39 Cf. Pourquoi tant d'échecs, session 1976.
60 Cf. M. L. IlI: Cypr. XVI, p. 349; B.E. XVI, p. 283; Grég. XV, p. 354; Poirot, MC 3,16,1.

38



essayer de découvrir. Depuis quelques années nous avons essay¢ d'en voir quelque chose, mais nous
avons vu bien peu de chose. Je pense que nous n'avons méme pas vu en entier la Montée du Carmel,
il nous reste a voir la Nuit Obscure, il nous reste a voir le Cantique Spirituel et la Vive Flamme.®' Je
serai mort avant, soyez tranquilles.

Nous avons donc vu des notions générales, nous avons essay¢ de voir comment se situait le
changement du mode humain dans le mode divin, a quel moment, en quelles circonstances il pouvait
se produire au cours de l'itinéraire spirituel. Au commencement: chercher Dieu, Le chercher de tout
notre coeur en faisant sa volonté. C'est 1a la véritable recherche: éviter le péché. Demandons toujours
le renseignement a nos saints avec beaucoup de simplicité. Leurs traités sont semés de toutes sortes
d'embiiches, de discussions, de controverses, de choses qu'on ne comprend pas: prenons l'essentiel, et
l'essentiel est tres clair. 11 faut que nous arrivions pendant notre vie, au Carmel surtout, a aimer Dieu
de tout notre cceur. C'est ce que Dieu demandait autrefois a son peuple, c'est ce qu'll nous demande a
nous aussi. Et alors en quoi consiste aimer Dieu de tout son cceur? Ce n'est pas difficile. C'est la
question des péchés, vous le savez. Alors si I'ame cherche Dieu i.e. si 1'ame évite le péché — et en
général on peut dire que dans les Carmels, toutes les ames cherchent Dieu si 1'on prend I'expression
dans ce sens-la... Je ne vois pas des carmélites commettant volontairement et sciemment et d'une
facon habituelle des péchés véniels — je ne parle pas des autres. C'est dé¢ja quand méme un progres
quoique Notre Mere Sainte Thérese, elle, les péchés véniels, elle en avait pris son parti: cela lui
semblait impossible d'éviter tous les péchés véniels.5? Cette impossibilité lui venait de certaines
interprétations, de certaines choses que l'on disait sur la possibilit¢ d'offenser Dieu, la possibilité
fréquente. Il y a du vrai dans ces affirmations, mais enfin personnellement je reste persuadé, et je ne
crois pas me tromper, que dans tous les Carmels il y a des moniales qui pratiquement n'offensent pas
Dieu. Pour offenser Dieu, il faut le faire volontairement. Si on ne le fait pas volontairement, il n'y a
aucun péché. Cela peut vous ennuyer, vous humilier, d'accord, c'est bien, mais quant a offenser Dieu,
a Le blesser, non!

Il faut donc chercher Dieu, Le chercher davantage, et arriver — ce qui doit étre réellement
possible... Il m'est arrivé de rencontrer trop souvent cela pour croire que c'est quelque chose
d'impossible. Alors qu'arrive-t-il? Si nous y arrivons, Dieu Lui-méme va venir nous offrir, nous
proposer, l'oraison surnaturelle. Est-ce que vous voyez l'importance de ce moment-la? Car si nous en
restons toujours a ce que nous faisions en entrant par hypothése au Carmel, nous n'avancerons peut-
étre pas beaucoup. Nous n'offenserons peut-étre pas Dieu mais nous ne ferons peut-étre pas grand-
chose pour Lui. D'ou I'importance que les saints du Carmel attachent a ce passage, tandis que dans
d'autres spiritualités, ce passage est moins mis en relief. Elles vous lancent sur la voie qui conduit a
Dieu, c'est bien, mais elles ne vous disent pas les difficultés que vous allez rencontrer, comment les
résoudre, etc. etc. Quant a saint Jean de la Croix, regardez combien de fois il revient sur cette
question dans ses ceuvres: il veut toujours nous secouer, nous avertir, nous montrer qu'il n'y a que
'amour de Dieu qui compte et que c'est par 1a qu'il faut passer.

Nous avons pris ce sujet, mode humain, mode divin, premierement parce qu'il semble que
dans les commentateurs que vous avez eus sous la main vous ne l'avez guére trouvé expliqué et
analysé suffisamment pour en voir I'importance. Ce serait quand méme dommage... alors que c'est
une question si importante dans notre vie... Du moment que d'apres saint Jean de la Croix c'est une
chose qui arrive assez rapidement a la plupart, il le dit...% Certainement que maintenant que tout le
monde ici a revétu le saint habit, on peut dire qu'a tout le monde ici Dieu a proposé I'oraison
surnaturelle a un moment ou a l'autre. Quelle a été notre réaction? Nous en sommes-nous apercu? Le
savons-nous? Qu'est-ce que nous faisons? Est-ce que nous continuons quand méme avec nos

6! Cependant il faut noter ici que le cher Pére Louis oublie quelles richesses il a partagées avec nous. Depuis 1973 en
effet il a étudié avec nous la grande partie de la Nuit Obscure et de la Vive Flamme, et le Cantique Spirituel en entier et
plus qu'une fois.

2 Cf. Vie, p. 79.

8 Cf.N.O. L. I: Cypr. p. 510-11; B.E. p. 402; Grég. p. 511; Poirot, NO 1,8,4.

39



routines, nos facons de faire? Nous restons dans le mode humain... d'ou I'importance de cette
question.

C'est d'autant plus intéressant — je vous l'avais fait remarquer la derniére fois — que saint
Jean de la Croix écrit plutot vers la fin de sa vie. Donc a la fin de sa vie, le mode humain et le mode
divin n'avaient plus aucun secret pour lui. Il se rendait parfaitement compte du moment ou cela se
fait et comment cela se fait, ce qu'il faut faire, ce qu'il ne faut pas faire, etc., il était parfaitement
instruit. Tachons de profiter de son expérience. Et n'allons pas substituer une autre expérience a la
sienne, une autre expérience que nous croirions meilleure. Je ne dis pas qu'elle ne serait pas
meilleure, apres tout il n'est pas Dieu, il peut se tromper lui aussi, ne pas tout voir, mais enfin chez
lui et chez les deux sainte Thérese c'est bien démontré la différence qu'il y a entre une moniale qui
agit selon le mode humain et une autre qui agit selon le mode divin. Il ne faut pas se faire d'illusions:
méme si saint Jean de la Croix ne s'arréte pas pour le développer, c'est bien sa pensée, a savoir qu'une
ame qui arrive au mode divin et qui y est d'une fagon habituelle puisque c'est un état — ne nous
trompons pas — cela se sent inévitablement dans sa vie. Ce n'est pas comme une petite générosité
selon le mode humain qui peut vivoter pendant toute une vie religieuse sans grand fracas, sans grand
dommage, sans grande faute, mais en méme temps sans grande ferveur et sans grand apostolat. C'est
donc la question de qualité de notre vie qui est en jeu. Il faut y faire attention.

Les quatre strophes de la Vive Flamme: ce que nous avions vu n'était qu'un survol. Une chose
qui me semble importante dans ces préliminaires est celle-ci: faites en sorte, autant que vous le
pouvez, autant que cela dépend de vous, parce que cela ne dépend pas toujours de vous, de rester
dans la foi pour étre fixées sur des points solides. Car dés que vous voulez raisonner et construire par
votre raison la route qui méne a Dieu, vous risquez bien a un moment ou l'autre de laisser des trous
ou de construire une route qui n'a pas grande valeur, tandis qu'en prenant les textes mémes de saint
Jean de la Croix nous sommes dans la lumiére de la foi parce qu'il est bien évident — il nous 1'a dit®*
— que tout est basé sur I'Ecriture Sainte. Nous avons donc des livres tout pétris d'Ecriture Sainte,
qui ont donc plus de valeur que des livres qui seraient de merveilleuses synthéses logiques mais
rationnels.

Nous avons remarqué dans la Vive Flamme — c'était le moment, je crois, d'insister — que
l'union d'amour, qui est le terme plus fréquent chez saint Jean de la Croix pour désigner le sommet,
est un état. Cela nous change de l'acte de foi. Nous aurons peut-&tre 'occasion un jour ou l'autre si
Dieu nous garde de regarder de plus pres cette remarque toute simple: 1'union d'amour est stable. Une
fois qu'elle est établie... Ce n'est pas comme cette union d'amour que nous avons tous par le fait que
nous avons |'état de grace. Celle-ci est un état aussi, c'est I'état de grace que nous avons, que nous
gardons, Dieu merci! mais 1'union d'amour n'est pas cela du tout, c'est autre chose que cela. C'est un
état et un état plus €élevé. Cette pensée de saint Jean de la Croix sur l'union d'amour doit nous étre tres
chére puisque la Vive Flamme a été composée en 1585-1587 et il est mort en 1591, donc tout pres de
sa mort, donc ce qu'il écrit, c'est ce qu'il vivait. Nous n'en doutons pas. Il faut aussi remarquer que
méme dans ce détail — il le dit — on peut progresser, et non seulement on peut progresser mais les
progres peuvent €tre encore beaucoup plus considérables. Cela va plus vite parce que la charité de
'ame, la charité qui est dans son coeur augmente, et a mesure qu'elle augmente elle se développe
¢videmment. Elle se développe bien plus lorsqu'elle est rendue par exemple au numéro 100 que
lorsqu'elle est au numéro 2. Alors n'oublions pas la notion de progres.

Quand nous étudions, quand nous lisons saint Jean de la Croix, ne nous arrétons pas a des
questions plus ou moins controversées et dont nous pouvons trouver les solutions simplement dans
des études a mode humain, dans des études ordinaires, par exemple, des études historiques. En

% Cf. Cypr. 51, 694, 953-4; B.E. 75, 527, 715; Grég. 19-20, 676, 908; Poirot, Mc. Prologue 2, CSA, Prologue 4, VFB,
Prologue 1.

40



général, dans de telles études, c'est la raison, les documents, les paperasses, qui peuvent nous aider a
faire I'histoire. Ce que nous faisons maintenant, ce que nous essayons de faire, c'est autre chose.

La destinataire de ces strophes et du commentaire offre un intérét particulier. Que saint Jean
de la Croix écrive cela pour une laique, cela nous oblige a nous abstenir de nous mettre du coté de
ceux qui prétendent que saint Jean de la Croix n'est pas fait pour les laics; cela n'a pas de sens de dire
qu'il n'est pas fait pour les laics puisque c'est réalisé¢ chez Anne de Penalosa. Et rien ne nous dit,
l'histoire ne nous dit pas qu'Anne de Penalosa était d'une sainteté étonnante. Elle devait étre une
bonne chrétienne comme, Dieu merci! il y en a encore quelques-unes plus ou moins nombreuses au
pays. Ayons donc confiance: si Anne de Penalosa a été jugée digne de recevoir et de comprendre la
Vive Flamme, espérons que saint Jean de la Croix nous fera la méme grace.

Qu'est-ce que l'oraison surnaturelle dont nous avons eu si souvent l'occasion de parler? Ne
compliquons pas ici non plus. L'oraison surnaturelle c'est I'oraison pratiquement que Dieu fait en
nous. Quand Dieu nous propose et que nous avons accepté I'oraison surnaturelle, ce n'est plus nous
qui devons gouverner notre ame, il n'y a plus qu'a laisser Dieu faire son ceuvre en nous. Et c'est cela
qui est difficile & comprendre, a réaliser, d'ou beaucoup d'échecs a ce moment-la. On a l'impression
de ne rien faire et il est possible en effet que si on n'est pas sous I'action de Dieu on ne fasse rien.
C'est donc bon d'étre un peu prudent et attentif. Mais il ne faut pas croire non plus que, parce qu'on a
l'impression personnelle de ne rien faire, on ne fait rien. Il faut renoncer a cette facon de faire que
nous avions dans le passé, dans notre vie spirituelle. On peut dire avec saint Jean de la Croix que
c'est a partir du moment ou 1'ame ne peut plus rien faire que cela va mieux. Et cela va a contre-
courant par rapport a beaucoup d'autres spiritualités. Je ne dis pas que d'autres spiritualités nieraient
au sens strict cette affirmation, mais elles la mettraient en doute et en tous cas ne s'en occuperaient
pas. Je crois qu'il est plus prudent dans notre vie contemplative au moins — nous n'avons pas a juger
personne — de faire simplement ce qui nous est prescrit dans notre reégle, dans nos constitutions,
d'éviter le péché, le b-a ba de toute vie chrétienne et religieuse et monastique, et Dieu voyant cela, ne
manquera pas de venir nous offrir 1'oraison surnaturelle. Il importe que nous le reconnaissions et que
nous agissions en conséquence. Tout ce que nous avons a faire c'est d'accepter cette oraison
surnaturelle et de renoncer au mode humain antérieur, de nous laisser mener par le mode divin qui
est sous la gouverne de Dieu. C'est Dieu Lui-méme qui fait agir 1'ame selon le mode divin. Je crois
que cela est tout simple, qu'il faut l'avoir présent a I'esprit, souhaiter de le reconnaitre dans sa vie, et
savoir vivre ce moment qui peut durer des années et des années. Cela peut étre trés court, cela peut
étre plus long, cela peut €tre trés long: nous n'avons point de temps a fixer a Dieu. En général, on
peut bien dire que la longueur de ce passage, la durée de ce passage, est bien en dépendance de notre
générosité. Si nous sommes fidéles, cela durera moins longtemps. Cependant ne grossissons pas cela,
n'en faisons point une chose tout a fait extraordinaire: ce n'est pas une chose extraordinaire, c'est une
nouvelle facon de connaitre Dieu et d'aimer Dieu pendant cette priere qu'on appelle 1'oraison, c'est
tout.

Cela suppose évidemment des purifications sur lesquelles je crois que toutes les spiritualités
insistent. Mais saint Jean de la Croix va peut-&tre — je dis 'peut-étre'! — un peu plus loin qu'elles en
distinguant la purification par rapport aux actes — le péché — et par rapport aux tendances, aux
mauvaises tendances qui sont en nous. Vous le savez bien par expérience que si vous avez de
mauvaises tendances — et qui n'en a pas? — et que si elles demeurent en vous, vous étes bien plus
exposées a offenser Dieu, donc a manquer votre vie. D'ou I'importance de cette mortification des
mauvaises tendances. Et saint Jean de la Croix nous dit que nous ne pouvons pas faire disparaitre ces
mauvaises tendances par nos industries. Les industries peuvent aider a amortir, a diminuer la force de
ces mauvaises tendances, mais pour les faire disparaitre, il n'y a que Dieu qui puisse le faire. Et Il le
fait si nous Le laissons faire. C'est tout. Appelez cela la nuit des sens, la nuit de I'esprit, ce sont les
termes techniques qu'emploie saint Jean de la Croix, ils sont certainement bons, mais cela revient a
cesser d'offenser Dieu et a ce que notre ame soit purifiée. Et en troisieme lieu, il faut que nous

41



laissions Dieu nous revétir du mode divin. Si nous ne voulons pas accepter ce mode divin parce que
nous tenons a nos petites histoires, nous n'arriverons jamais bien loin.

Apres cette mise au point sur cette question de point de départ, regardons au sommet ce qui se
passe, c'est la que nous allons maintenant fixer notre regard, sur 1'union d'amour. Nous avons vu qu'il
y a deux sortes de vies®: l'une au ciel, l'autre sur la terre. Mais ce qu'il ne faut pas oublier, c'est que
normalement une vie qui est menée, en ce qui nous concerne, d'une fagon raisonnable et évangélique,
notre vie sur la terre doit étre le commencement de la vie du ciel. On sépare les deux vies, on a raison
parce qu'elles sont bien différentes. Mais il y a quand méme un lien. Quand une personne sainte
meurt, il n'y a qu'une chose qui change: elle perd la foi et elle regoit la lumiére de gloire, et c'est fini.
La purification est faite par hypothese, donc c'est fini.

5 Cf. V.FL str. II: Cypr. p. 1012; B.E. p. 756; Grég. p. 967; Poirot, VFB 2,32.

)



Un passage instructif (ajouté par moi):

"Et ainsi, la mémoire étant transformée en Dieu, il ne peut s'y imprimer de formes ni de
notices des choses. C'est pourquoi les opérations de la mémoire et des autres puissances, en cet état,
sont toutes divines, parce que Dieu possédant désormais les puissances comme Seigneur absolu, par
leur transformation en lui, c'est lui-méme qui les meut et leur commande divinement selon son divin
Esprit et selon sa volonté. Et alors, c'est de maniere que les opérations ne sont pas distinctes, mais
que celles que l'ame opere sont de Dieu et sont des opérations divines, car, comme dit saint Paul,
celui qui s'unit avec Dieu se fait un esprit avec lui (1Co 6,17). De la est que les opérations de l'ame
unie sont de l'Esprit divin et sont divines.

D'ou vient que les oeuvres de ces ames sont celles qui sont convenables et qui sont
raisonnables, et non celles qui sont hors de propos; parce que I'Esprit de Dieu leur fait savoir ce
qu'elles doivent savoir, et ignorer ce qu'il faut ignorer, et se souvenir de ce dont elles se doivent
souvenir, avec formes et sans formes, et oublier ce qui est a oublier, et leur fait aimer ce qu'elles
doivent aimer, et n'aimer ce qui n'est pas en Dieu. Et ainsi tous les premiers mouvements des
puissances de ces ames sont divins; et il n'y a point sujet de s'étonner que les mouvements et
opérations de ces puissances soient divins, puisqu'elles sont transformées en un étre divin. [...]

Et quoiqu'il soit vrai qu'a peine se trouvera-t-il une ame qui soit mue de Dieu en toutes
choses et tous temps, ayant une union si continuelle que, sans le moyen d'aucune forme, ses
puissances soient toujours mues divinement, il n'en est pas moins vrai qu'il y en a qui sont tres
ordinairement mues de Dieu en leurs opérations, et ce ne sont pas elles qui se meuvent, selon le mot
de saint Paul, que les enfants de Dieu - qui sont ces ames transformées et unies en lui — sont poussés
de l'Esprit de Dieu, c'est-a-dire a des oeuvres divines en leurs puissances (Rm 8,14). Et ce n'est pas
merveille que les opérations soient divines, puisque l'union de l'ame est divine." (MC 111,2,8-9.16)

Index
99¢ conférence — mercredi 2 mars 1988 1
100° conférence — vendredi 9 juin 1989 9
Samedi, 10 juin 1989 15
Lundi, 19 juin 1989 23
103¢ conférence — samedi 24 juin 1989 31
104¢ conférence — lundi 26 juin 1989 38

43



	99e conférence –– mercredi 2 mars 1988
	100e conférence –– vendredi 9 juin 1989
	Samedi, 10 juin 1989
	Lundi, 19 juin 1989
	103e conférence –– samedi 24 juin 1989
	104e conférence – lundi 26 juin 1989

