TRANSMISSION DE LA FOI ET SOURCES DE LA FOI

Conférence du cardinal Joseph Ratzinger

Texte original, notes de l'auteur traduites par la DC.

La derniere parole que le Seigneur adressa a ses Apétres les chargeait d'aller dans le
monde entier pour y faire des disciples (Mt 28, 19s ; Lc 16, 15 ; Ac 1, 7). Il appartient a
I'essence de la foi qu'elle demande a étre transmise : c'est l'intériorisation d'un message, qui
s'adresse a tous parce qu'il est la vérité et que 'homme ne peut étre sauvé sans la vérité (1
Tm 2, 4). C'est pourquoi catéchése, transmission de la foi ont été, des Il'origine, une fonction
vitale pour I'Eglise et elles doivent le rester tant que I'Eglise durera.

l. - LA CRISE DE LA CATECHESE ET LE PROBLEME DES SO URCES

1. Caractéristiques générales de la crise

Les difficultés actuelles de la catéchese sont un lieu commun qu'il n'est pas besoin de
prouver dans le détail. Les causes de la crise et ses conséquences ont été souvent et
abondamment décrites’. Dans le monde de la technique, qui est une création de I'homme lui-
méme, ce n'est pas le Créateur qu'on rencontre d'abord, mais 'homme ne rencontre toujours
qgue lui-méme. Sa structure fondamentale est d'étre « faisable », le mode de ses certitudes
est celui du calculable. C'est pourquoi la question du salut ne se pose pas en fonction de
Dieu, qui ne parait nulle part, mais en fonction du pouvoir de I'homme qui veut devenir son
propre constructeur et celui de son histoire.

Les criteres de sa morale, il ne les cherche donc plus dans un discours sur la création
ou le Créateur, qui lui sont devenus inconnus. La création n'a plus pour lui de résonances
morales, elle ne lui parle que le langage mathématique de son utilité technique, a moins
gu'elle ne proteste contre les violences qu'il lui fait subir. Méme alors I'appel moral qu'elle lui
adresse ainsi reste indéterminé : finalement, la morale s'identifie d'une maniére ou d'une
autre avec la sociabilité, celle de 'homme envers lui-méme et celle de 'homme avec son
milieu. De ce point de vue, la morale aussi est devenue une question de calcul des
meilleures conditions de développement du futur. La société en a été profondément
changée : la famille, qui est la cellule portante de la culture chrétienne, parait étre, la plupart
du temps, en voie de dissolution. Lorsque les liens métaphysiques ne comptent plus, d'autres
sortes de liens ne peuvent, a la longue, la maintenir. Cette nouvelle image du monde, d'une
part, se reflete dans les mass média, de l'autre, se nourrit d'eux. La représentation du monde
et de I'événement par les mass média marque aujourd'hui la conscience plus que ne fait
I'expérience personnelle de la réalité. Tout cela influe sur la catéchese aux yeux de laquelle
les soutiens classiques de la société chrétienne sont brisés, sans pouvoir prendre appui sur
l'expérience vécue de la foi dans une Eglise vivante ; la foi semble condamnée au mutisme
en un temps ou le langage et la conscience ne se nourrissent plus que de I'expérience d'un
monde qui se veut son propre créateur.

La théologie pratique s'est énergiquement consacrée a ces problemes dans les
derniéres décennies, afin de tracer a la transmission de la foi des voies nouvelles et mieux
adaptées a cette situation. Beaucoup, certes, sont arrivés a se convaincre dans l'intervalle
gue ces efforts ont contribué davantage a aggraver qu'a résoudre la crise. Il serait injuste de
généraliser cette affirmation, mais il serait tout aussi faux de la nier purement et simplement.
Ce fut une premiere et grave faute de supprimer le catéchisme et de déclarer « dépassé » le

! Conférence épiscopale francaise, La Catéchése des enfants, texte de référence. Le Centurion, 1980, p. 11-26. Synode général des
diocéses d'Allemagne fédérale, Edition officielle | (Fribourg 1976), p. 123 et s.



genre méme du catéchisme. Certes, le catéchisme comme livre n'est devenu usuel qu'au
temps de la Réforme ; mais la transmission de la foi, comme structure fondamentale née de
la logique de la foi, est aussi ancienne que le catéchuménat, c'est-a-dire que I'Eglise elle-
méme. Elle découle de la nature méme de sa mission et on ne peut donc y renoncer. La
rupture avec une transmission de la foi comme structure fondamentale puisée aux sources
d'une tradition totale, a eu pour conséquence de fragmenter la proclamation de la foi. Celle-ci
fut non seulement livrée a l'arbitraire dans son exposé, mais encore remise en question dans
certaines de ses parties, qui appartiennent pourtant a un tout et qui, détachées de lui,
apparaissent décousues.

Qu'y avait-il derriére cette décision erronée, hative et universelle ? Les raisons en sont
variées et jusqu'a présent a peine examinées. Elle est d'abord sirement a mettre en rapport
avec I'évolution générale de lI'enseignement et de la pédagogie, qui se caractérise elle-méme
par une hypertrophie de la méthode en comparaison du contenu des diverses disciplines.
Les méthodes deviennent critéres du contenu et n'en sont plus le véhicule. L'offre se regle
sur la demande : c'est ainsi que sont définies les voies de la catéchése nouvelle dans le
débat sur le catéchisme hollandais®. Aussi fallut-il s'en tenir aux questions pour
commencgants, au lieu de chercher les voies qui permettaient de les dépasser et d'en arriver
a ce qui était d'abord non compris, méthode qui seule modifie positivement I'homme et le
monde. Ainsi le potentiel de changement propre a la foi fut-il paralysé... Des lors la théologie
n'était plus comprise comme un développement concret de la théologie dogmatique ou
systématique, mais comme une valeur en soi. Ce qui correspondait de nouveau a la
tendance actuelle de subordonner la vérité a la praxis, qui, dans le contexte des philosophies
néo-marxistes et positivistes se fraya une voie, méme en théologie®. Tous ces faits
contribuérent a rétrécir considérablement I'anthropologie : préséance de la méthode sur le
contenu signifie prédominance de l'anthropologie sur la théologie, en sorte que celle-ci dut se
trouver une place dans un anthropocentrisme radical. Le déclin de I'anthropologie fit
apparaitre a son tour de nouveaux centres de gravité : régne de la sociologie, ou encore
primauté de |'expérience, comme nouveaux criteres de la compréhension de la foi
traditionnelle.

Derriere ces causes et d'autres encore, qu'on peut trouver au refus du catéchisme et a
I'écroulement de la catéchese classique, il y a cependant un processus plus profond. Le fait
gu'on n'a plus le courage de présenter la foi comme un tout organique en soi, mais
seulement comme des reflets choisis d'expériences anthropologiques partielles, reposait en
derniere analyse sur une certaine défiance a I'égard de la totalité. Il s'explique par une crise
de la foi, mieux : de la foi commune a I'Eglise de tous les temps. Il en résultait que la
catéchese omettait généralement le dogme et qu'on essayait de reconstruire la foi a partir de
la Bible directement. Or, le dogme n'est rien d'autre, par définition, qu'interprétation de
I'Ecriture, mais cette interprétation, née de la foi des siecles, ne semblait plus pouvoir
s'accorder avec la compréhension des textes, a laquelle avait conduit entre-temps la
meéthode historique. De la sorte coexistaient deux formes d'interprétation apparemment
irréductibles : l'interprétation historique et l'interprétation dogmatique. Mais cette derniere,
selon les conceptions contemporaines, ne pouvait passer que pour une étape préscientifique
de l'interprétation nouvelle. Aussi paraissait-il difficile de lui reconnaitre une place propre. La
ou la certitude scientifique est considérée comme la seule forme valable, voire possible, de la
certitude, celle du dogme devait paraitre ou bien comme une étape dépassée d'une pensée
archaique, ou bien comme I'expression de la volonté de puissance d'institutions survivantes.
Elle doit alors étre évaluée selon la mesure de l'exégése scientifique et peut a la rigueur
conforter les déclarations de celle-ci ; elle ne peut plus prétendre a la juger en dernier
ressort.

2 Informations dans J. Ratzinger, Dogma und Verkiindigung, Munich, 1973, p. 70.
% J. Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre, Munich, 1982, p. 334 et suivantes.



2. Catécheése, Bible et dogme

Nous voici arrivés au point central de notre sujet, au probleme de la place occupée par
les « sources » dans le processus de la transmission de la foi. Une catéchese, qui
développait pour ainsi dire la foi directement a partir de la Bible sans faire le détour par le
dogme, pouvait se prétendre une catéchese spécialement dérivée des sources. Mais alors
se fit jour un phénomeéne curieux. L'effet de fraicheur, provoqué d'abord par le contact direct
avec la Bible, ne fut pas durable. Certes, il en résulta d'abord beaucoup de fécondité, de
beauté et de richesse dans la transmission de la foi. On sentait « l'odeur de la terre de
Palestine », on revivait le drame humain dans lequel la Bible est née. Il y eut ainsi plus de
vérité humaine et concrete. Bientdt cependant apparut I'ambiguité du projet, que J. A. Moéhler
avait décrit de maniere classique il y a cent cinquante ans. Ce que la Bible apporte en fait de
beauté, d'immédiateté, a quoi on ne peut renoncer, est ainsi décrit :

« Sans I'Ecriture, la forme propre des paroles de Jésus nous resterait cachée, nous ne

saurions pas comment parlait le Fils de I'homme, et je crois que je n‘aimerais pas continuer a
vivre si je ne I'entendais plus. »
Mais Mohler souligne aussitét pourquoi I'Ecriture ne peut étre séparée de la communauté
vivante dans laquelle, seule, elle peut étre « I'Ecriture », lorsqu'il continue : « Seulement,
sans la tradition, nous ne saurions pas qui parlait alors, ni ce qu'il annoncgait, et la joie qui
vient de sa maniére de parler se serait aussi évanouie* .»

D'un tout autre point de vue se trouve décrite la méme évolution d'une catéchése
uniquement liée a I'étude littéraire des sources, dans le livre qu'Albert Schweitzer consacra a
I'historiographie des recherches sur la vie de Jésus :

« Ce qui est arrivé a la recherche sur la vie de Jésus est singulier. Elle est partie a la
recherche du Jésus de I'histoire, et elle crut qu'elle pourrait le replacer dans notre temps tel
gu'il était, comme Maitre et Sauveur. Elle défit les liens qui, depuis des siecles, l'unissaient
au roc de 'enseignement de I'Eglise, et se réjouissait en voyant sa silhouette reprendre vie et
mouvement, et le Jésus historique venir a sa rencontre. Mais voici, il ne s'arréta pas, il passa
a coté de notre temps et retourna vers le sien®. »

En réalité, ce processus, dont, il y a presque un siecle, Schweitzer avait cru avoir
arrété l'évolution théologique, se répéte toujours d'une maniere nouvelle et avec des
modifications variées dans la catéchése moderne. Car les documents que I'on voulait lire
sans aucun autre intermédiaire que celui de la méthode historique, s'éloignerent du méme
coup a la distance qui les sépare du fait historique. Une exégese qui ne vit et ne comprend
plus la Bible avec l'organisme vivant de I'Eglise devient archéologie : un musée de choses
passées.

Concretement, cela se vérifie d'abord en ce que la Bible se désagréege comme Bible,
pour n'étre plus qu'une collection de livres hétérogénes. D'ou la question : comment assimiler
cette littérature et selon quels critéres choisir les textes avec lesquels il faut batir la
catéchése ? La rapidité avec laquelle s'est faite cette évolution se voit, par exemple, dans
cette proposition faite recemment en Allemagne par la lettre d'un lecteur a une revue :
imprimer dans les nouvelles éditions de la Bible, en petits caractéres, ce qui est dépassé, et
mettre inversement en valeur ce qui reste valable. Mais qu'est-ce qui est valable ? Qu'est-ce
gui est dépassé ? A la fin du compte, c'est au godt de décider, et la Bible sera tout juste
bonne a approuver notre bon plaisir.

Mais la Bible se désagrege encore autrement. En cherchant I'élément primitif, jugé sar
et fiable, on se heurte aux sources plus anciennes reconstruites a partir de la Bible, que I'on
estime finalement plus importantes que « la source ». Une mere allemande me raconta un
jour que son fils, qui fréquentait I'école primaire, était en train de s'initier a la christologie de
la source supposée des logia du Seigneur ; mais des sept sacrements, des articles du
Credo, il n'avait pas encore entendu un traitre mot. L'anecdote veut dire ceci : avec le critere

* J.-A. Moehler, I'Unité dans I'Eglise, traduction francaise de Liliendfeld, Paris, 1938, p. 52.
® D'aprés W.-G. Kiimmel, Das Neue Testament, Geschichte der Erforschung seiner Probleme, Fribourg-Brisgau, 1958, p. 305.



de la couche littéraire la plus ancienne comme témoignage historique le plus sdr, la Bible
véritable disparait au profit d'une Bible reconstruite, au profit d'une Bible telle qu'elle devrait
étre. Il en est de méme de Jésus. Celui des Evangiles est considéré comme un Christ
considérablement remanié par le dogme, derriere lequel il faudrait revenir au Jésus des logia
ou d'une autre source supposée, pour retrouver le Jésus réel. Ce Jésus « réel » ne dit et ne
fait alors plus que ce qui nous plait. Il nous épargne, par exemple, la croix comme sacrifice
expiatoire ; la croix est ramenée aux dimensions d'un scandaleux accident, auquel il ne
convient pas de s'arréter trop. La Résurrection aussi devient une expérience des disciples
selon laquelle Jésus, ou au moins sa « realité », continue. On ne s'attarde plus aux
événements, mais a la conscience qu'en ont eue les disciples et la « communauté ». La
certitude de la foi est relayée par la confiance en I'hypothése historique. Or ce procédé me
parait irritant. La caution de I'hnypothese historique, en nombre d'exposés de catéchismes,
prend assurément le pas sur la certitude de la foi. Celle-ci est tombée au niveau d'une
confiance vague, sans contours précis. Mais la vie, elle, n'est pas une hypothése, la mort non
plus ; on s'enferme dans I'écrin vitré d'un monde intellectuel, qui s'est fait de lui-méme et qui
peut pareillement ne plus étre.

Mais revenons a notre sujet. Si nous résumons les réflexions faites jusqu'a présent,
nous pouvons d'abord constater que le bouleversement de la catéchese des derniéres vingt
ou trente années se caractérise par une nouvelle immédiateté avec les sources écrites de la
foi, avec la Bible. Si, auparavant, la Bible n'entrait dans I'enseignement de la foi que sous
l'aspect d'une doctrine d'Eglise, maintenant on essaie d’accéder au christianisme par un
dialogue direct entre I'expérience actuelle et la parole biblique. Le gain de cet effort, c'était un
accroissement d'humanité concrete dans l'exposé des fondements du fait chrétien. Ce
faisant, le dogme n'était généralement pas nié, mais il tombait au rang d'une espéece de
cadre orientatif de peu d'importance pour le contenu et la structure de la catéchése. Derriere,
il y avait une certaine perplexité a I'égard du dogme, elle provenait du fait que n'avaient pas
été éclaircis les rapports entre lecture dogmatique et lecture historico-critique de I'Ecriture.

A mesure que progressait cette évolution, il apparut que I'Ecriture, livrée a elle-méme,
commengait & se dissoudre : on la soumettait toujours & de nouvelles « relectures ». En
cherchant a actualiser le passé, c'est I'expérience personnelle ou communautaire qui
devenait a vue d'ceil le critére décisif de ce qui demeure actuel. Ainsi naissait une espéce
d'empirisme théologique, ou I'expérience de groupe, de la communauté ou des « experts »
devient la source derniere. Les sources communes sont alors canalisées de telle maniére
gu'on ne reconnait plus grand-chose de leur dynamisme originel. Si I'on a reproché jadis a la
catéchése traditionnelle de ne pas conduire aux sources, mais de les faire parvenir aux
hommes apreés filtrage, aujourd’hui ces canalisations du passé devraient plutét se comparer a
des torrents par rapport aux méthodes nouvelles de maitriser les sources.

Une question centrale se pose, en effet, aujourd’hui, et c'est la proprement notre
sujet : comment I'eau des sources peut-elle étre conservée pure dans la transmission de la
foi ? Avec cette question apparaissent deux problémes essentiels pour la situation actuelle :

a) La question des rapports entre exégese dogmatique et exégese historico-
critiqgue est celle qui doit étre examinée en priorité. C'est aussi la question des rapports a
établir entre le tissu vivant de la tradition d'une part et les méthodes rationnelles de
reconstitution du passé, de l'autre. Mais c'est encore la question des deux niveaux de la
pensée et de la vie : quelle est donc, en fait, la place de l'articulation rationnelle de la science
dans le tout de I'existence humaine et de sa rencontre avec le réel ?

b) La deuxieme question nous parait consister dans la détermination des rapports
entre méthode et contenu, entre expérience et foi. Il est clair que la foi sans expérience ne
peut étre que verbiage de formules creuses. Il est inversement tout aussi évident que réduire
la foi a I'expérience ne peut que la priver de son noyau. Nous nous égarerions dans le
domaine de l'inexpérimenté et nous ne pourions pas dire avec le psaume : « Tu m'as donné
du large » (Ps 31 (30), 9) - étant emprisonnés dans I|'étroit de nos propres expériences.



II. - POUR SURMONTER LA CRISE

1. Qu'est-ce que fait la foi ?

Ce serait faire preuve d'un académisme inadmissible d'attendre qu'on « ait fini de
discuter » avant de promouvoir un renouveau de la catéchése. La vie n'attend pas que la
théorie soit arrivée au terme de son élaboration ; la théorie a plutét besoin des initiatives de
la vie, qui est toujours « d'aujourd’hui ». La foi elle-méme est anticipation sur ce qui est
actuellement inaccessible. C'est ainsi qu'elle le rejoint dans notre vie et qu'elle conduit notre
vie a se dépasser.

Autrement dit : en vue d'une juste rénovation théorigque et pratiqgue de la transmission
de notre foi, tout comme en vue d'un vrai renouveau de la catéchese, il est indispensable que
les questions qui viennent d'étre énoncées soient reconnues comme telles et conduites vers
leur solution. Or, I''mpossibilité ol nous sommes de renoncer a la théorie, méme en Eglise et
au sujet de la foi, ne signifie pas que la foi doive se résoudre en théorie, ni qu'elle dépende
totalement de la théorie. La discussion théologique n'est, en principe, possible et significative
gue si et parce qu'il y a, en permanence, une avancée du réel. C'est de cette donnée que
parle avec insistance la premiere Epitre de saint Jean, a propos d'une crise tout a fait
semblable a la nétre : « Vous avez l'onction qui vient du saint, et tous vous possédez la
science. » (1 Jn 2, 20.)

Ce qui veut dire : votre foi baptismale, la connaissance qui vous a été transmise par
l'onction (sacramentelle), sont un contact avec la réalité elle-méme, qui a des lors le pas sur
la théorie. Ce n'est pas la foi baptismale qui doit se justifier devant la théorie, mais la théorie
devant la réalité, devant la connaissance de la vérité accordée dans la confession
baptismale. Quelques versets plus loin, I'apbtre trace une frontiére trés nette aux exigences
intellectuelles. Car ce qui est alors en cause, c'est I'existence méme du christianisme ou sa
récupération par la philosophie du temps. L'ap6tre dit :

« L'onction que vous avez recue (= la connaissance de la foi dans la communion
d'esprit avec I'Eglise) reste en vous, et vous n'‘avez pas besoin qu'on vous enseigne. Mais
puisque son onction vous instruit de tout (son onction = la foi christologique de I'Eglise, don
de I'Esprit) et qu'elle est véridique et sans mensonge, comme elle vous a enseigné, vous
avez a demeurer en lui. » (1 Jn 2, 27.)

Ce passage avertit, de par l'autorité apostolique de celui qui avait touché le Verbe
incarné, que les fidéles doivent résister aux théories qui dissolvent la foi au nom de l'autorité
de la raison pure. Aux chrétiens, il est dit que leur jugement — celui de la simple foi de
I'Eglise — a une autorité plus haute que celle des théories théologiques, car leur foi exprime
la vie de I'Eglise, qui est au-dessus des explications théologiques et de leurs hypothétiques
certitudes®.

Or, avec ces renvois a la primauté de la foi baptismale sur toutes les théories
didactiques et théologiques, nous sommes en reéalité en pleine réponse aux questions
fondamentales de notre exposé. Pour mieux élaborer et approfondir ces vues, il nous faut
maintenant mieux formuler notre question. Pour y répondre exactement, il nous faut donc
éclaircir ce qu'il faut entendre par foi et par source de la foi.

L'ambiguité du terme « croire » vient de ce qu'il recouvre deux attitudes spirituelles
différentes. Dans le langage quotidien, croire signifie « penser, supposer » ; ce qui est un
degré inférieur du savoir au sujet de réalités dont nous n'avons pas encore de certitude. Or, il
est communément admis que la foi chrétienne elle-méme est un ensemble de suppositions
sur des sujets dont nous n'‘avons pas une connaissance exacte. Mais une telle opinion
manque totalement son objet. Le plus important catéchisme catholique, le Catéchisme
romain publié sous Pie V a la suite du Concile de Trente — et auguel nous aurons souvent a
revenir — s'exprime en effet, au sujet du but et du contenu de la catéchése, qui est la somme

® C'est la position de base de saint Irénée dans son affrontement avec la gnose ; cette position, qui est au fondement méme de la théologie
catholique, a eu, et a encore, une importance décisive dans la formation comme dans I'existence de I'Eglise catholique. Cf. H. J. Jaschke,
Der Heilige Geist im Bekenntnis der Kirche (MUnster 1976), p. 265-294.

5



des connaissances chrétiennes, conformément a une parole de Jésus rapportée de saint
Jean :

« La vie éternelle, c'est qu'ils te connaissent, toi, le véritable Dieu, et ton envoyé
Jésus-Christ. » (Jn 17, 3.)’

Ce disant, le Catéchisme romain entend préciser contenu et finalit¢é de toute
catéchése, et précise effectivement d'une maniére fondamentale ce qu'est la foi : croire, c'est
trouver et réaliser la vie, la vraie vie. Il ne s'agit pas de n'importe quel pouvoir, qu'il serait
loisible d'acquérir ou de laisser de coté, mais précisément du pouvoir d'apprendre a vivre, et
de vivre une vie qui puisse demeurer toujours. Saint Hilaire de Poitiers, qui écrivit au 1Ve
siecle un livre sur la Trinité, a semblablement décrit le point de départ de sa propre
recherche de Dieu : il avait finalement pris conscience que la vie n'est pas donnée seulement
pour mourir ; il avait reconnu en méme temps que les deux buts de la vie, qui s'imposent
comme contenu de vie, sont insuffisants : ne suffisent, dit-il, ni la possession ni la jouissance
tranquilles de la vie. « Biens et sécurité », c'est ce que la vie ne peut se contenter d'étre,
« sinon I'homme n'obéirait plus qu'a son ventre et & sa paresse® ».

Le sommet de la vie ne peut étre atteint que la ou il y a autre chose encore : la
connaissance et I'amour. On pourrait dire aussi : seule la relation donne a la vie sa richesse,
la relation avec l'autre, la relation avec l'univers. Pourtant, cette double relation ne suffit pas
non plus, car « la vie éternelle, c'est qu'ils te connaissent, toi ». La foi, c'est la vie, parce
gu'elle est relation, c'est-a-dire connaissance qui devient amour, amour qui vient de la
connaissance et qui conduit a la connaissance. De méme que la foi désigne un autre pouvoir
gue celui d'accomplir des actions isolées, le pouvoir de vivre, de méme elle possede aussi en
propre un autre domaine que celui de la connaissance des étres particuliers, a savoir celui
de la connaissance fondamentale elle-méme, grace a laquelle nous prenons conscience de
notre fondement, nous apprenons a l'accepter, et grace a lui nous pouvons vivre. Le devoir
essentiel de la catéchése est donc de conduire a la connaissance de Dieu et de son envoyé,
comme le dit justement le Catéchisme de Trente.

Nos réflexions nous ont fait retracer jusqu'a présent ce qu'on pourrait appeler le
caractere personnel de notre foi. Mais ce n'est que la moitié d'un tout. Il existe un deuxieme
aspect, que nous trouvons encore décrit dans la premiére Lettre de saint Jean. Au verset 1,
I'expérience de l'apdtre est qualifiée de « vision » et de « contact » du Verbe, qui est vie et
s'offrit au toucher parce qu'il devint chair. D'ou la mission des apoétres, qui est de transmettre
ce qu'ils ont entendu et vu, « afin que vous aussi, avec nous, vous puissiez entrer en
communion » avec cette parole (1 Jn 1, 1-4). La foi n'est donc pas seulement un face-a-face
avec Dieu et le Christ, elle est aussi ce contact qui ouvre a 'homme la communion avec ceux
a qui Dieu lui-méme s'est communiqué. Cette communion, pouvons-nous ajouter, est le don
de I'Esprit, qui jette pour nous un pont vers le Pére et le Fils. La foi n'est donc pas seulement
un « je » et un « tu », elle est aussi un « nous ». En ce « nous » vit le mémorial qui nous fait
retrouver ce que nous avons oublié : Dieu et son envoyé.

Pour le dire autrement, il n'y a pas de foi sans Eglise. Henri de Lubac a montré que le
« je » de la confession de foi chrétienne n'est pas le « je » isolé de l'individu, mais le « je »
collectif de I'Eglise®. Quand je dis : « Je crois », cela veut dire que je dépasse les frontiéres
de ma subjectivité, pour m'intégrer au « je » de I'Eglise, en méme temps que je m'intégre a
son savoir dépassant les limites du temps. L'acte de foi est toujours un acte par lequel on
entre dans la communion d'un tout. C'est un acte de communion, par lequel on se laisse
intégrer a la communion des témoins, si bien qu'a travers eux nous touchons l'intouchable,
entendons l'inaudible, voyons l'invisible. De Lubac a encore montré que nous ne croyons pas
en I'Eglise comme nous croyons en Dieu, mais que notre foi est fondamentalement un acte
accompli avec I'Eglise entiére®. Chaque fois donc que I'on estime tant soit peu pouvoir, dans

" Catéchisme du Concile de Trente : Article 10.
8 Saint Hilaire de Poitiers, La Trinité |, 1 et 2.
® Henri de Lubac, Paradoxe et mystére de I'Eglise, Aubier-Montaigne, Paris, 1967.
% Henri de Lubac, la Foi chrétienne, essai sur la structure du symbole des apbtres, Aubier-Montaigne, 1969, 2éme éd. 1970, p. 201-234 ;
voy. aussi J. Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre, Munich, 1982, p. 15-27. Important et éclairant a ce sujet est ce que souligne Louis
Bouyer dans le Métier du théologien, France-Empire, Paris, 1979, p. 207-227.

6



la catéchése, négliger la foi de I'Eglise sous prétexte de puiser dans I'Ecriture une
connaissance plus directe et plus précise, on pénétre dans le domaine de l'abstraction. Alors,
en effet, on ne pense plus, on ne vit plus, on ne parle plus en raison d'une certitude qui
dépasse les possibilités du moi individuel et qui se fonde sur une mémoire ancrée aux bases
de la foi et dérivant d'elle ; on ne parle plus en vertu d'une délégation qui dépasse les
pouvoirs de lindividu ; au contraire, on plonge dans cette autre sorte de foi qui n'est
gu'opinion, plus ou moins fondée, sur l'inconnu. Dans ces conditions, la catéchese se réduit
a n'étre qu'une théorie a coté d'autres, un pouvoir semblable a d'autres ; elle ne peut plus
alors étre étude et réception de la vie véritable, de la vie éternelle.

2. Qu'est-ce que les « sources »?

A considérer la foi dans cette perspective, méme la question des « sources » se pose
differemment. Lorsque voici environ trente ans, je tentai de faire une étude de la révélation
dans la théologie du Xllle siecle, je me heurtai a une constatation inattendue : en effet,
personne n‘avait eu l'idée a cette époque d'appeler la Bible « la révélation » ; de méme aussi
ne lui fut pas appligué le terme de « source ». Ce n'est pas que I'on ait tenu alors la Bible en
moindre estime qu'aujourd'hui. Tout au contraire, on en avait un respect beaucoup moins
conditionnel, et il était clair que la théologie ne pouvait et ne devait étre autre chose
qu'interprétation de I'Ecriture. C'est l'idée qu'on se faisait de I'harmonie entre Ecriture et Vie
qui différait. C'est pourquoi on n'appliquait le mot « révélation » d'une part qu'au seul acte a
jamais inexprimable en paroles humaines, par lequel Dieu se fait connaitre a sa créature, et
d'autre part a la réception par laquelle la condescendance divine devient perceptible a
I'homme sous forme de révélation. Tout ce qui doit étre fixé en paroles, donc I'Ecriture elle-
méme, témoigne de la révélation, sans étre cette révélation au sens le plus strict du mot.
Seule, la révélation elle-méme est a proprement parler « source », une source a laquelle
puise aussi I'Ecriture. Si on la détache de ce contexte vital de la condescendance divine dans
le « nous » des croyants, des lors la foi est arrachée a son terroir naturel, pour n'étre plus
que « lettre » et « chair »'*. Lorsque, beaucoup plus tard, on appliqua & la Bible le concept
historigue de « source », on élimina du méme coup sa capacité interne de dépassement, qui
pourtant appartient a son essence, et I'on réduisit aussi a une seule les dimensions de sa
lecture. Celle-ci ne pouvait plus atteindre autre chose que [l'historiguement vraisemblable ;
mais que Dieu agisse, cela ne pouvait et ne devait plus rentrer dans les catégories du
vraisemblable aux yeux de I'historien.

Si I'on ne considere la Bible que comme une source au sens de la méthode historique
(ce que, certes, elle est aussi), alors I'historien est seul compétent pour l'interpréter ; mais
alors aussi, elle ne peut nous donner autre chose que des renseignements historiques.
L'historien se doit d'essayer de faire de l'agir de Dieu dans un certain temps et lieu
déterminés une hypothese inutile.

Si, au contraire, la Bible est le condensé d'un processus de révélation beaucoup plus
grand et inépuisable ; si son contenu n'est perceptible au lecteur que lorsque celui-ci a été
ouvert a cette dimension plus haute, alors le sens de la Bible n'en est pas diminué. Ce qui,
par contre change du tout au tout, ce sont les compétences de son interprétation. Cela
signifie qu'elle appartient & un réseau de références, par lesquelles le Dieu vivant se
communique dans le Christ par I'Esprit-Saint. Cela signifie qu'elle est expression et
instrument de la communion grace a laquelle le « je » divin et le « tu » humain se touchent
dans le « nous » de I'Eglise par l'intermédiaire du Christ. Elle est alors partie d'un organisme
vivant dont elle tire d'ailleurs son origine, d'un organisme qui — a travers les vicissitudes de

! par suite de diverses circonstances, je n'ai pu, jusqu'a présent, publier que des fragments des recherches faites a cette époque ; cf.
Offenbarung - Schrift - Ueberlieferung in « Trierer Theologische Zeitschrift » T. 67 (1958) p. 13-27 ; Wesen und Weisen der Auctoritas im
Werk des hlg Bonaventura, in « Die Kirche und ihre Aemter und Staende » (Mélanges cardinal Frings, Cologne, 1960), p. 58-72 ; on
trouvera également quelques indications dans mon ouvrage : Die Geschichtstheologie des hlg. Bonaventura (Munich, 1959). Cf, pour la
problématique : H. de Lubac, Exégése médiévale, 3 vol., Aubier-Montaigne (1959-1964).

7



I'Histoire — conserve néanmoins son identité et qui, par conséquent, peut faire valoir pour
ainsi dire ses droits d'auteur sur la Bible comme sur un bien qui lui est propre. Que la Bible,
comme toute ceuvre d'art et bien plus que toute ceuvre d'art, dise davantage que ce que
nous pouvons comprendre maintenant de sa lettre, cela résulte alors du fait qu'elle exprime
une réveélation, reflétée mais non épuisée par la parole.

Ainsi s'explique aussi que la ou la révélation a été « percue » et est redevenue
vivante, il s'ensuit une union avec la parole plus profonde que la ou elle n'est qu'analysée
comme un texte. La « sympathie » des saints avec la Bible, leurs souffrances partagées avec
la parole, la leur font comprendre plus profondément que n'ont pu le faire les savants de
I'époque des lumieres. C'est la une conséquence tout a fait logique. Mais en méme temps
deviennent compréhensibles et le phénoméne de la tradition et celui du magistere de
I'Eglise™?.

Quel est le rapport de ces analyses avec notre sujet ? Si elles sont exactes, cela
signifie que les sources historiques doivent toujours confluer avec la source par excellence, a
savoir Dieu qui agit dans le Christ. Cette source n'est pas autrement accessible que dans
'organisme vivant qui I'a créée et la maintient en vie. Dans cet organisme, les livres de
I'Ecriture et les commentaires de I'Eglise qui expliquent la foi ne sont plus des témoignages
morts d'événements passés, mais des éléments porteurs d'une vie nouvelle. La, ils n'ont
jamais cessé d'étre présents et d'ouvrir les frontieres du présent. Du moment qu'ils nous
conduisent vers Celui qui tient le temps dans sa main, lls rendent aussi perméables les
frontiéres du temps. Le passé et le présent se rejoignent dans l'aujourd'hui de la foi*2.

3. La structure de la catéchese

a) Les quatre pieces maitresses.

La cohésion interne entre la parole et I'organisme qui la porte trace le chemin a la
catéchése. Sa structure apparait a travers les événements principaux de la vie de I'Eglise,
qui correspondent aux dimensions essentielles de I'existence chrétienne. Ainsi est née des
les premiers temps une structure catéchétique dont le noyau remonte aux origines de
I'Eglise. Luther a utilisé cette structure pour son catéchisme aussi naturellement que les
auteurs du catéchisme du Concile de Trente l'ont fait. Cela fut possible parce qu'il ne
s'agissait pas d'un systeme artificiel, mais simplement de la synthése du matériel
mnémonique indispensable a la foi, qui reflete en méme temps les éléments vitalement
indispensables a I'Eglise : le symbole des apétres, les sacrements, le décalogue, la priére du
Seigneur.

Ces quatre piéces classiques et maitresses de la catéchése ont servi pendant des
siecles comme dispositif et réesumé de I'enseignement catéchétique ; ils ont aussi ouvert
l'acceés a la Bible comme & la vie de I'Eglise. Nous venons de dire qu'elles correspondent aux
dimensions de l'existence chrétienne. C'est ce qu'affirme le Catéchisme romain, en disant
gu'on y trouve ce que le chrétien doit croire (symbole), espérer (Notre Pere), faire
(décalogue), et dans quel espace vital il doit I'accomplir (sacrements et Eglise)**. Ainsi
devient perceptible en méme temps l'accord avec les quatre degrés de l'exégése dont il est
guestion au Moyen Age, et qui sont aussi considérés comme une réponse aux questions qui
se posent aux quatre étapes de I'existence humaine.

Il'y a d'abord le sens littéral de I'Ecriture, qui s'obtient par I'attention a I'enracinement
historigue des événements de la Bible. Ensuite vient le sens dit allégorique, c'est-a-dire

2 p_G. Muller, Der Traditionsprozess im Neuen Testament, (Fribourg, 1981) a bien démontré, a l'aide de la méthode linguistique, que la
Bible elle-méme présuppose ce contexte et ne peut donc étre lue dans sa perspective propre que dans la mesure ou on y accede ainsi. H.
Gese (Zur biblischen Théologie, Munich, 1977, p. 9-30) présente & cet égard d'importants points de vue intéressants. Sur I'Eglise en tant
que sujet, cf. Commission Théologique Internationale, L'unité de la foi et le pluralisme théologique (Einsiedeln 1973), en particulier mon
commentaire sur les théses IV-VIII, p. 32-48.

'3 Ainsi le « aujourd'hui » et le « demain » de la liturgie dans le temps de I'Avent et dans celui du Caréme n'est pas simple jeu verbal dans la
foi, mais bien interprétation de la réalité.

14 Catéchisme du Concile de Trente : Article 12.

8



I'intuition et l'intériorisation de ces événements en vue de les dépasser — ce grace a quoi les
faits historiques rapportés font partie d'une histoire du salut. Il y a enfin le sens moral et
anagogique, qui font apparaitre comment l'agir découle de I'étre et comment I'histoire, au-
dela de I'événement, est espérance et sacrement du futur'. Il faudrait refaire aujourd'hui
I'étude de cette doctrine des quatre sens de I'Ecriture : elle explique la place indispensable
de I'exégese historique, mais délimite tout aussi clairement ses limites et son nécessaire
contexte.

A la collection mnémonique des matieres de la foi que représentent les quatre pieces
maitresses que nous venons d'énumerer, préside donc une indéniable logique interne. C'est
pourquoi le Catéchisme romain les a caractérisées a juste titre comme les « lieux de
I'exégese biblique ». Dans le langage scientifique et théorique d'aujourd’hui, on dirait qu'il
entend les considérer comme les points fixes d’'une topique et d'une herméneutique de
I'Ecriture®®.

On ne voit pas pourquoi on croit devoir, aujourdhui, abandonner a tout prix cette
structure simple, aussi juste théologiguement que pédagogiquement. Aux premiers temps du
nouveau mouvement catéchétique, elle passait pour naive. On crut devoir édifier a tout prix
une systématisation chrétienne a la fois logique et contraignante. Or, de tels essais
appartiennent a la recherche théologique et non a la catéchese : ils survivent dailleurs
rarement a leurs auteurs. A lI'extréme opposé, il y a abolition de toute structure et caducité
des choix faits en raison de la situation actuelle : ce fut une réaction inévitable aux exces de
la pensée systématique.

b) Réflexions sur deux problémes de contenu.

Le but de cet exposé n'est pas de détailler le contenu de ces quatre pieces
maitresses. Il ne s'agit ici que de problemes de structure. Je ne puis néanmoins éviter
guelques bréves réflexions a propos de deux éléments de cette structure, qui me paraissent
aujourd'hui particulierement menacés.

Le premier point est celui de notre foi en Dieu Créateur et en la création comme
élément du symbole de foi de I'Eglise. De temps en temps se fait jour la crainte qu'une trop
forte insistance sur cet aspect de la foi puisse compromettre la christologie'’. A considérer
guelques présentations de la théologie néo-scolastique, cette crainte pourrait paraitre
justifiée. Aujourd’hui cependant, c'est la crainte inverse qui me parait justifiee. La
marginalisation de la doctrine de la création réduit la notion de Dieu et, par voie de
conséquence, la christologie. Le phénomene religieux ne trouve alors plus d'explication en
dehors de l'espace psychologique et sociologique ; le monde matériel est confiné dans le
domaine de la physique et de la technique. Or c'est seulement si I'étre, y compris la matiere,
est concu comme sorti des mains de Dieu et maintenu dans les mains de Dieu, que Dieu est
aussi réellement notre Sauveur et notre Vie, la vraie Vie.

On tend aujourd'hui a éviter la difficulté partout ou le message de la foi nous met en
présence de la matiere, et a s'en tenir a une perspective symbolique : cela commence avec
la création, continue avec la naissance virginale de Jésus et sa Résurrection, finit avec la
présence réelle du Christ dans le pain et le vin consacrés, avec notre propre résurrection et
avec la parousie du Seigneur. Il ne s'agit pas d'une discussion théologique de peu

5 Voir H. de Lubac, Histoire et esprit. L'intelligence de I'Ecriture d'aprés Origéne, Aubier-Montaigne, Paris, 1950.
'8 | e Catéchisme du Concile de Trente (introduction, XII) parle de « quatuor his quasi communibus sacrae theologiae locis » (ces quatre
lieux pour ainsi dire communs de la théologie) ; au n°13, il est question de « prima illa quatuor gén era » (ces quatre catégories premieres) ;
le mot « source » intervient quand il est dit plus haut (au n°13) que chaque énoncé de la Bible peut étre ramené a I'un de ces « lieux »,
auxquels tout catéchete doit recourir comme a la source de la doctrine a expliquer dans chaque cas (quo tamguam ad ejus doctrinae
fontem... confugient). Pour I'utilisation du mot « source », de méme que pour l'intelligence exacte des facteurs de I'enseignement chrétien,
la remarque suivante ne me parait pas dénuée d'importance : ici, on n'envisage pas la Bible comme source par opposition aux « piéces
maitresses » (« capita ») qui seraient schéma d'organisation, mais ce sont au contraire les « pieces maitresses » qui sont la source d'ou
s'écoulent les énoncés bibliques particuliers. Le fait que cela soit valable pour le décalogue dans son rapport avec les livres législatifs de
I'’Ancien Testament a été démontré de maniére convaincante par H. Gese, avec les méthodes de I'exégése moderne, dans son étude
fondamentale sur la loi : H. Gese, Zur Biblischen Théologie (Munich, 1977), p. 55-84. On le montrerait également, non pas de maniere
équivalente, mais analogue, pour les autres « piéces maitresses ».
'7 Cette crainte est rappelée par la Conférence épiscopale francaise, La catéchése des enfants, texte de référence, Le Centurion, 1980, p.
37, qui souligne, avec justesse, par ailleurs, « qu'on ne peut parler chrétiennement de Dieu créateur que dans la lumiére de Jésus le Christ
ressuscité ».

9



d'importance quand on situe la résurrection individuelle a la mort, et qu'ainsi on ne nie pas
seulement I'ame, mais encore la réalité du salut pour le corps®. C'est pourquoi un renouveau
décisif de la foi en la création constitue une condition nécessaire et préalable a la crédibilité
et a I'approfondissement de la christologie comme de I'eschatologie.

Le deuxieme point que je voudrais souligner concerne le Décalogue. Ce fut en raison
d’'une incompréhension fondamentale de la critique faite par Paul de la Loi que beaucoup en
sont arrivés a penser que le Décalogue, en tant que loi, devait étre éliminé de la catéchése et
remplacé par les béatitudes du Sermon sur la Montagne. On méconnait ainsi non seulement
le Décalogue, mais encore le Sermon sur la Montagne, ainsi que toute la structure interne de
la Bible. Paul, au contraire, a caractérisé le passage de la Loi au Nouveau Testament
comme « I'accomplissement de la Loi par I'amour », et pour expliquer cet accomplissement, il
s'est expressément référé au Décalogue (Rm 13, 8-10 ; cf. Lev 19, 8 ; Ex 20, 13 ss ; Dt 5,
17)*. L& ou le Décalogue est expulsé de la catéchése, c'est la structure fondamentale de
celle-ci qui est touchée. Il n'y a plus alors d'introduction réelle & la foi de I'Eglise®.

c) De la structure formelle de la catéchése.

Je voudrais terminer mes réflexions par deux observations sur les questions
théologiques essentielles qui ont fait I'objet de notre considération dans la premiere partie de
I'exposé.

La premiére réflexion concerne les rapports de I'exégese dogmatique avec l'exégese
historique. A l'origine du retour & I'Ecriture, qui fut en méme temps un abandon de la
catéchese dogmatique traditionnelle, il y avait la peur que le lien avec le dogme ne laissat
pas de vraie liberté a une lecture compréhensive de la Bible. La maniére dont la tradition
dogmatique avait effectivement pratiqué I'exégeése scripturaire justifiait en effet amplement
cette crainte. Mais aujourd’hui, nous constatons que seul le contexte de la tradition ecclésiale
met le catéchiste en mesure de s'en tenir a toute la Bible et a la vraie Bible. Aujourd'hui nous
voyons que c'est seulement dans le contexte de la foi communautaire de I'Eglise qu'on peut
prendre la Bible au pied de la lettre, tenir ce qu'elle dit pour réalité actuelle tant pour notre
monde d'aujourd’hui que pour son histoire. Cette circonstance légitime linterprétation
dogmatique de la Bible méme d'un point de vue historique : le lieu herméneutique que
constitue I'Eglise est le seul qui puisse faire admettre les écrits de la Bible comme Ecriture
sainte, et leurs déclarations comme significatives et vraies. Il y aura néanmoins toujours une
certaine tension entre les questions nouvelles de I'histoire et la continuité de la foi. Mais en
méme temps, il nous apparait clairement que la foi traditionnelle ne constitue pas I'ennemi,
mais bien le garant d'une fidélité a la Bible qui soit conforme aux méthodes de I'histoire.

La deuxieme et derniere réflexion nous fait retourner a la question des rapports entre
méthode et contenu de la catéchése. Le lecteur d'aujourd’hui peut s'étonner que le
Catéchisme romain du XVI*"® siécle ait eu une conscience trés vive de la méthode
catéchétique. On vy lit, en effet, qu'il importait énormément de savoir que tel enseignement
devrait étre donné de telle ou telle maniere. C'est pourquoi le catéchiste doit étre exactement
au courant de I'age, des capacités de compréhension, des habitudes de vie et de la situation
sociale des auditeurs, pour étre vraiment tout a tous. Le catéchiste devait savoir qui avait
besoin de lait, qui d'aliments solides, afin d'adapter son enseignement a la capacité de
chacun. L'étonnant pour nous est cependant que le Catéchisme romain ait laissé au
catéchiste beaucoup plus de liberté que ne le fait généralement la catéchétique actuelle. En
effet, il laisse a l'initiative de I'enseignant l'ordre a adopter dans sa catéchese en fonction des
personnes et des circonstances. Il présuppose aussi, il est vrai, que le catéchiste vive et
fasse sienne la matiere de son enseignement par une meéditation continuelle et une

'8 Sur cette problématique, voir J. Ratzinger, la Mort et I'Au-dela. Court traité d'espérance chrétienne, tr. fr. de H. Rochais, Fayard, 1979, et
mon article « Entre la mort et la résurrection », Revue catholique internationale Communio V, 3, p. 4-19 (1980) ou je synthétise et
approfondis cette question.
Y“'H. Gese, cf. note 16.
% C'est le mérite du texte de référence (La catéchése des enfants) de la Conférence épiscopale francaise d'avoir situé avec justesse
l'actualité du décalogue (p. 59). De méme ce qui est dit (p. 57) de la catéchése comme « démarche structurée sacramentellement » est en
rapport avec notre propos.

10



assimilation intérieure, et que — dans le choix de son propre plan — il ne perde pas de vue
la nécessité de I'ordonner en fonction des quatre piéces maitresses de la catéchése®.

Le Catéchisme romain n'exige certes pas de prescrire telle méthode didactique. Il dit
bien plutét : quel que soit I'ordre choisi par le catéchiste, nous avons choisi pour ce livre la
voie des Péres®” . Autrement dit, il met & la disposition du catéchiste le dispositif fondamental
indispensable, ainsi que les matériaux avec quoi le remplir ; mais il ne le dispense pas de
trouver lui-méme quelle voie est la plus propre a sa transmission dans telle situation
concrete. Sans nul doute, le Catéchisme romain présupposait ainsi déja l'existence d'une
littérature de second degre, grace a laquelle le catéchiste pouvait étre aidé dans sa tache,
sans que l'on puisse cependant programmer a l'avance toutes les situations particulieres.

Cette distinction des niveaux est, a mes yeux, essentielle. La misére de la catéchese
nouvelle consiste en définitive en ceci : on a un peu oublié de distinguer le « texte » de son «
commentaire ». Le « texte », c'est-a-dire le contenu proprement dit de ce qu'il faut annoncer,
se dilue de plus en plus dans son commentaire ; mais le commentaire n'a alors plus rien a
commenter, il est devenu sa propre mesure, et perd, du méme coup, son sérieux. Je suis
d'avis que la distinction faite par le Catéchisme romain entre le texte de base (le contenu de
la foi de I'Eglise) et les textes parlés ou écrits de sa transmission n'est pas une voie possible
parmi d'autres : elle appartient & 'essence de la catéchése?®. D'une part, elle est au service
de la nécessaire liberté du catéchiste dans le traitement des situations particuliéres ; d'autre
part, elle est indispensable pour garantir I'identité du contenu de la foi.

A cela, on ne peut objecter que tout discours humain relatif & la foi est déja un
commentaire et non plus le texte primitif, puisque la Parole de Dieu ne peut jamais étre
emprisonnée dans les mots humains. Que la Parole de Dieu soit toujours infiniment plus
grande que toute parole humaine, plus grande méme que les mots inspirés de I'Ecriture elle-
méme, cela n'enléve pas au message de la foi son visage et ses contours.

Bien au contraire, cela nous oblige d'autant plus a sauvegarder notre foi ecclésiale
comme un bien commun. C'est lui que nous devons essayer d'expliquer dans des situations
toujours changeantes, avec des mots toujours nouveaux, afin de correspondre ainsi, a
travers le temps, a l'inépuisable richesse de la révélation. Je crois par conséquent nécessaire
de distinguer de nouveau clairement les degrés du discours catéchétique, méme dans les
livres destinés a la catéchese et au catéchiste. Cela veut dire qu'il faut oser présenter le
catéchisme comme un catéchisme, afin que le commentaire puisse rester un commentaire,
et que les sources et leur transmission puissent retrouver leurs rapports exacts.

Je ne saurais trouver de meilleure conclusion a mes réflexions que les paroles avec
lesquelles le Catéchisme du Concile de Trente - que j'ai souvent cité - décrit la catéchese :

« Toute la finalité de la doctrine et de I'enseignement doit étre placée dans I'amour qui
ne finit pas. Car on peut bien exposer ce qu'il faut croire, espérer ou faire ; mais surtout on
doit toujours faire apparaitre I'amour du Christ, afin que chacun comprenne que tout acte de
vertu p%rfaitement chrétien n'a pas d'autre origine que I'amour et pas d'autre terme que
lamour=”. »

2 Introduction, Xl : « Docendi autem ordinem eum adbibebit, qui et personis et temporis accommodatum videbitur »... Les autres citations
sont tirées de I'Introduction, XIlI.

2 |ntroduction, XIIl.

2 Cette ordonnance de niveaux apparait clairement dés le 1l& siécle dans la structure de relations - Symbole — Regula fidei - traités
catéchétiques. Si le symbole présente la parole commune de la confession priante, en revanche la regula, qui ne peut étre fixée mot a mot,
est une structure fondamentale des « capita » du christianisme, préexistante a chacun des maitres, structure qui, a son tour, est réfléchie,
concrétisée et appliquée aux différentes situations dans la production théologique. Cf. pour les relations entre le symbole, la regula et la
théologie, H. J. Jaschke, op. cit. (voir note 6), passim, en particulier p. 36-44 et 140-147.

2* Introduction, X.

11



