Apostolate and the Growth of Love

The following extract is from a chapter in the book of Blessed Marie Eugene of the Child Jesus O.C.D., (1894 -
1967), entitled, “I am a Daughter of the Church”, pp. 1053-1077. The book is the second volume of his great opus
on Spiritual Theology, the title of the first one being: “I Want to See God”. The whole opus is a brilliant
presentation of Carmelite spirituality, following the structure of growth as developed in the seven mansions of St.
Teresa of Avila. In his teaching Bl. Marie Eugene follows not only St. Teresa of Avila but also St. John of the
Cross and St. Therese of the Child Jesus.

The following extract is to be found towards the end of his two-volume great work. This chapter put simply is in
itself a masterpiece which sheds a great light on the Church of the Third Millennium. In this text, after having,
throughout the two volumes, presented and explained the whole journey of spiritual growth according to the
Carmelite Doctors, Bl. Marie-Eugene studies the relationship between the apostolate and the growth of love
according to St. Teresa of Avila. He follows each stage of growth and sees to which extent a person can really
serve the Lord and how to do this. This study is a milestone and a masterpiece, an eyeopener, because it shows
us that the fruitfulness of apostolate or ministry is intimately related to the holiness of the person. The more one
IS united to Jesus, the more it is Jesus himself who acts in us and through us. The fruits are very different. Who
doesn’t look for fecundity and fruitfulness in his service of the Lord?! Indeed, Vatican II mentions this aspect in
its document Optatam Totius. The greater the charity the greater the fruits. This brilliant text follows below.

Note: This text is offered here with the permission of the copyright owners and is for exclusive private use.

Blessed Fr. Marie Eugene O.C.D.
“I am a Daughter of the Church”, pp. 1053-1077

C. The apostolate and the growth of love c. apostolat et développement de I’amour

Apostolate and love dwell in perfect harmony only
on the summit of the transforming union. As a child
Saint Teresa goes away in the hope of seeing God.
She finds Him fully only after discovering the Church
and giving herself completely to the mission that is
hers in it. And this mission she fulfils perfectly only
when she has arrived at transforming union. On the
slopes there are antinomies. Thus our attempts to
determine the rights and value of the apostolate and
of love remain on a theoretic level; they cannot supply
the practical light needed at each stage.

Hence, a problem must still be solved: that of the
apostolate in terms of the growth of love. The
apostolate [t° 1054] is peremptory. Yet, only love has
value for eternity. How fulfil one's duty to the
apostolate while developing the life of love?

Solutions to this problem are numerous. Each school
of spirituality offers one in conformity with its spirit

Un probleme reste donc a résoudre: celui de
I’apostolat en fonction du développement de I’amour.
L’apostolat s'impose. Seul ’amour a une valeur
d’éternité. Comment remplir son devoir d’apostolat
en développant I’amour?

Les solutions de ce probleme peuvent étre
nombreuses. Chaque école de spiritualité en présente.

1




and its grace. Actually, Saint Teresa does not give us
hers. This contemplative, who built a cloister for
herself and her daughters, was too humble to dare to
construct a doctrine of the apostolate. On the other
hand, she had too great a love for souls, too burning a
solicitude for the perfection of those with whom she
was in contact, not to give them on occasion in her
writings appropriate advice for their external
apostolate. These counsels follow the progress of the
contemplative ascent. They are so exact at each stage,
and so luminous is the line they trace out, that by
gathering and codifying them one could, we think,
prepare an excellent treatise for the formation of
apostles who, remaining contemplatives under the
action of the Holy Spirit, would for that very reason
be only the better apostles.

And so we think that the following pages will be
not the least important in this commentary on
Teresian thought.

I. THE APOSTOLATE IN THE FIRST THREE
MANSIONS

In the first three Mansions or the first phase,
characterized by the general help of God, God's action
in the soul remains secondary, leaving the initiative to
the soul in the direction of its spiritual life. We must
note that this reserve on God's part comes not from
His particular willing but from lack of charity in the
soul.

Charity in such a soul is still weak; all its efforts at
growth meet with numerous obstacles. Evil
tendencies are not yet dominated; through them, the
devil has easy access to the faculties and senses. The
soul is able to keep from sin and succeed in drawing
habitually from the sources of divine grace in the
sacraments and prayer only thanks to a strong
organization of its life, which ensures the
mortification of its passions and its habitual union
with God. This organization takes effort and a long
patience. And even when it has been effected in the
third Mansions, and the soul has triumphed over
enemies within and without, Saint Teresa thinks that
its charity is still too feeble to be shared with others.
In her opinion, during this period the soul's own
spiritual life and [t° 1055] its search for God must
absorb all its energies and be its single and constant
preoccupation. She does not even want to speak of the
apostolate, so convinced is she that it would be

une, conforme a son génie et a sa grace. A dire vrai,
sainte Thérese ne nous présente pas la sienne. Cette
contemplative qui s'était bati pour elle et pour ses
filles une cléture, était trop humble pour oser
construire une doctrine d’apostolat. D’autre part, elle
avait un amour trop grand des ames, un souci trop
ardent de la perfection de celles avec lesquelles elle
¢tait en contact, pour ne pas leur donner a 1I’occasion
dans ses écrits, les conseils appropriés a leurs
fonctions d’apostolat extérieur. Ces conseils se
trouvent dans la progression de ses ascensions
contemplatives. Ils sont si précis a chaque étape, si
lumineux dans la ligne qu’ils tracent qu’a les réunir et
a les codifier, on pourrait, pensons-nous, rédiger un
véritable traité pour la formation d’apotres qui,
restant des contemplatifs sous 1’action de I’Esprit
Saint, n’en seraient que des apdtres de plus haute
qualiteé.

Aussi pensons-nous que les pages qui vont suivre ne
seront pas les moins importantes de ce commentaire
de la pensée thérésienne.

En ces trois premieres Demeures ou premiére phase
caractérisée par le secours général de Dieu, 1’action
de Dieu reste au second plan, laissant a 1’ame
I’initiative et la direction de sa vie spirituelle. Notons
que cette réserve de Dieu ne résulte pas d’une volonté
particuliere de sa part, mais des deficiences de la
charité dans 1I’ame.

La charité en cette &me est faible encore et tous ses
efforts d’accroissement rencontrent de nombreux
obstacles. Les tendances ne sont pas encore dominées
le démon, par elles, a une action facile sur les facultés
et sur les sens. Elle ne se préservera du mal et ne
réussira a puiser habituellement aux sources de la
grace divine dans les sacrements et I’oraison que
grace a une organisation forte qui assurera la
mortification de ses passions et son union habituelle
avec Dieu. Cette organisation exige des efforts et une
longue patience. Méme lorsque cette organisation
sera faite aux troisiemes Demeures et aura triomphé
des ennemis intérieurs et extérieurs, sainte Thérése
estime que la charit¢ de ’ame est trop faible pour
donner aux autres de sa vie personnelle. A son avis,
pendant cette période, la vie spirituelle personnelle et
la recherche de Dieu doivent absorber toutes les
énergies et rester 1’unique et constante préoccupation.
Elle ne songe méme pas a parler d’apostolat tellement

2




perilous for the soul and bear little fruit for the
neighbor.

Need we recall that Saint Teresa is not legislating
here for Christians in general but is addressing her
daughters, contemplatives. Contemplation has its
special requirements of silence and solitude. The
noises of the world and the bustle of business disturb,
if not stifle it, in the beginning. Besides, these
contemplatives are not called to an external
apostolate. Their apostolate can and must proceed
from the radiating power of their supernatural charity.
But it is evident that, at the beginning, their love is as
yet in its first human stammerings. It advances only
as sustained by reason, like the child that must still be
held up by its mother to take its first steps. Later it
will come to its perfection and full liberty as a child
of God. Like any new life, it must for the moment
provide simply for its own growth; it will be fruitful
when it has attained a certain maturity.

Rather notably different is the situation of the soul
engaged by vocation in the apostolate. It has received
the priestly character or the charism relative to its
particular vocation. This it must use for the good of
the Church. The priest must administer the
sacraments and prepare Christians for them; men and
women in the religious life must give themselves to
the works of their Institute; the Christian has an
apostolic duty to exercise in his family and social
group. These duties are independent of the degree of
charity of the one on whom they are incumbent.
Better still, the apostolate constitutes an obligatory
exercise of charity toward the neighbor and thus
happily ensures the growth of charity. The apostle
loves his brothers while working for them; and, by the
same token, he would fail in the love he owes them,
should he shun the essential task of his vocation.

And yet, can the apostle neglect Saint Teresa's
remarks and the practical conclusions she draws from
them for her contemplatives? These remarks
emphasize a spiritual state that is the same for the
apostle and the contemplative. In one as in the other
the flesh .is weak, the passions not yet dominated; and
supernatural charity, with its imperfect channels for
acting, feels more closely the pressure of external
influences.

il apparait qu’il serait périlleux pour I’ame et peu
fécond pour le prochain.

Faut-il nous rappeler que sainte Thérese ne légifere
pas pour les chrétiens en général, mais qu’elle
s'adresse a ses filles qui sont des contemplatives. La
contemplation a des exigences particulieres de silence
et de solitude. Les bruits du monde et les tracas des
affaires la troublent ou méme 1’étouffent en ses
débuts. Ces contemplatives d’ailleurs n’ont pas de
mission d’apostolat extérieur. Leur apostolat ne peut
et ne doit procéder que de la puissance rayonnante de
leur charité surnaturelle. Or, il est évident qu’en ces
débuts, leur amour en est encore a ses premiers
balbutiements humains. Il n’avance que soutenu par
la raison, comme ’enfant que sa mere doit soutenir
encore pour qu’il puisse faire ses premiers pas. Il ne
trouvera que plus tard sa perfection et sa liberté
d’enfant de Dieu. Comme toute vie qui commence, il
a le devoir de pourvoir uniquement pour I’instant a sa
propre croissance et il ne peut trouver sa fécondité
qu’apres avoir atteint une certaine maturité.

Assez notablement différente apparait la situation de
I’ame engagée par vocation dans ’apostolat. Elle a
recu le caractére sacerdotal ou le charisme afférent a
sa vocation particuliére. Elle doit I’utiliser et ’exercer
pour le bien de I’Eglise. Le prétre doit administrer les
sacrements et y préparer les chrétiens; le religieux ou
lareligieuse doit se donner aux oeuvres confiées a son
Institut; le chrétien a un devoir d’apostolat a exercer
dans son milieu familial et social. Ces devoirs sont
indépendants du degré de charité de celui a qui ils
incombent. Mieux encore, cet apostolat constitue un
exercice obligatoire de la charité envers le prochain et
assure a I’amour un heureux accroissement. L’apotre
aime en travaillant pour ses fréres et il manquerait a
I’amour qu’il leur doit s'il se dérobait a cette tache
essentielle de sa vocation.

Et cependant I’apétre a-t-il le droit de négliger les
remarques faites par sainte Thérese et les conclusions
pratiques qu’elle en dégage pour les contemplatives?
Ces remarques soulignent un état spirituel qui est
identique chez ’apotre et chez le contemplatif. En
I’'un comme dans D’autre la chair est faible, les
passions point encore dominées, et la charité
surnaturelle livrée a ses modes imparfaits d’agir qui
la soumettent plus étroitement aux influences
extérieures.




[t° 1056] The charism of the apostolate and the
priesthood have their proper efficacy and guarantee
the grace of fidelity. But it is not exact to say that they
preserve one from the dangers of the world. In the
apostle—and at times with more rage than in the
contemplative—flesh and spirit confront each other.
The sin of the world, with which the apostle must be
in contact and over which he carries off many
victories, sets before him its seductions along with its
ugliness; and while offering material for his zeal,
insidiously provides support and food for his desires.
The latter, not yet purified, do not know how to refuse
it completely; they draw from it sustenance. There is
no doubt, the solicitations of the world are much more
dangerous for the apostle than for the contemplative,
sheltered as he is by his solitude.

At the beginning, the apostle's charity is weak. The
sensible ardors that animate him must not delude him.
There is certainly a breach between his mission and
the charity at his command. This must be filled. The
charism calls for union with Christ corresponding to
its power. The priesthood requires for its perfection
identification with Christ, priest and victim. True, the
very exercise of the charism ensures precious
sustenance for charity; its value must not be belittled.
But it is surely not enough. Charity flows from the
bosom of God. The apostle must go to the sources of
this divine life, the sacraments. But less than others,
can he rest contented even with this. A friend of God,
he must stay habitually near to the inner Guest, who
pours out this charity in our souls. A chosen
instrument of the Holy Spirit—forerunner of the
divine works and builder of the Church—he can fulfil
worthily his mission only by cultivating intimacy
with Him. Thus will the instrument be made pliant to
the lights and movements of the Spirit. More than any
other, the apostle has need of that habitual commerce
with God that is prayer, and must comply with its
essential conditions.

What would become, then, of the apostle who,
relying too much on the young ardors of his grace and
the conquering dynamism of his zeal, would throw
himself into the combat without any other gauge than
the victory to be won over the evil he discovers,
without other protection than confidence in his love
for God and for souls? In this combat, entered upon
with presumption and imprudently carried on, the
energies of the soul cannot but be used up and
progressively weakened. The too natural ardors will
ordinarily burn out; evil tendencies will develop; and

Le charisme d’apostolat et le sacerdoce ont leur
efficacité propre et assurent une grace de fidélité.
Mais il n’est pas exact qu’ils préservent des dangers
du monde. Chez I’apdtre et parfois avec plus
d’acharnement que chez le contemplatif, la chair et
I’esprit s'affrontent. Le péché du monde avec lequel
I’apotre a le devoir de prendre contact et sur lequel il
remporte des victoires, lui présente ses séductions en
méme temps que ses laideurs, et en offrant un aliment
a son zéle, fournit insidieusement un appui et un
aliment a ses tendances. Celles-ci non encore
purifiées, ne savent pas le refuser compléetement et
s'en nourrissent. A n’en pas douter, les sollicitations
du monde sont beaucoup plus dangereuses pour
I’apdtre que pour le contemplatif abrité par sa
solitude.

La charité de I’apotre en ces débuts reste faible. Les
ardeurs sensibles qui I’animent ne doivent pas créer
d’illusion. Le décalage entre sa mission et la charité
qui est a son service est certain. Il doit étre comblé.
Le charisme appelle une wunion au Christ
correspondant a sa puissance. Le sacerdoce requiert
pour son exercice parfait 1’identification au Christ
prétre et victime. Certes, I’exercice méme du
charisme assure a la charité un aliment précieux dont
on ne peut méconnaitre la valeur. Cet aliment n’est
certainement pas suffisant. La charité jaillit du sein de
Dieu. L’apotre doit aller vers les sources de cette vie
divine que sont les sacrements. Moins que tout autre,
il ne saurait s'en contenter. Ami de Dieu, il a le devoir
de se tenir habituellement aupres de I’Hote intérieur
qui diffuse cette charité en nos &mes. Instrument
choisi par I’Esprit Saint, intendant des oeuvres
divines et constructeur de I’Eglise, il ne peut remplir
dignement sa mission qu’en cultivant une intimité qui
lui permettra de recevoir constamment ses lumieres et
ses motions. Plus que tout autre, I’apdtre a besoin du
commerce habituel avec Dieu qu’est I’oraison et doit
se plier aux conditions essentielles qu’elle exige.
Qu’en serait-il donc de I’apdtre qui, s'appuyant sur les
jeunes ardeurs de sa gréce et le dynamisme
conquérant de son zéle, se lancerait nu combat sans
autre mesure que la victoire a remporter sur le mal
qu’il découvre, sans autre protection que sa confiance
en son amour pour Dieu et les &mes? En ce combat
engagé avec présomption et conduit sans prudence,
les énergies ne peuvent que s'user et s'affaiblir
progressivement. Les ardeurs trop naturelles
tomberont normalement; les tendances se
développeront et In charité surnaturelle peu ou

4




supernatural charity, little or irregularly fed, will
become anemic. Please God the apostle may not
himself go down, victim of the sin against which
[t° 1057] he fought, buried under exterior triumphs
that seemed complete because brilliant.

To avoid these dangers and ensure the growth of his
supernatural charity, the apostle has the imperious
duty in this period to preserve his soul from the sin he
meets with and to be fed spiritually in
superabundance. Prudence requires him to replace the
solitude that safeguards the contemplative by an
organization of life that is all the stronger since he is
weaker and meets with greater dangers. In enemy
country, an army is on greater guard than is a battalion
enclosed in a fortress. Vigilance and asceticism are
necessary to keep watch over the senses, the windows
of the soul, and prevent dissipation of the faculties.
Without a rule, it is impossible for the apostle to bring
his soul frequently back to the living sources of grace
and remain there.

Will these precautions and this rule be sufficient?
We might have an answer from those who have
charge of sending workers into the fields of the
apostolate, and who can then follow the vicissitudes
of their interior combats. But a lesson of
incomparably superior value and import is afforded
us by Jesus Himself, who formed His own apostles.

For three years, Jesus keeps near Him those whom
He has chosen to be His apostles, having them witness
His teachings and His movements, often instructing
them apart. He sends them on mission at times,
reluctantly, as it were, setting a rendezvous for their
return. Before His Passion, He bestows upon them
His priesthood and establishes them as His
successors. The outpourings of divine grace in their
souls, the master's intimate confidences of the last
hour, the presumptuous ardors of Peter, these do not
keep the apostles from weakening when confronted
with the mystery of the Cross. The experience seems
to bring everything to an end. Jesus had foreseen and
announced their abandonment of Him. Yet He
scarcely refers to it after His Resurrection, bringing
them the peace of pardon. He confirms the mission
already assigned; but before the apostles enter upon it
they are to await in prayer at Jerusalem the coming of
the Holy Spirit. It is only on the day of Pentecost,
when the Holy Spirit has descended upon them and
transformed them, that they become true apostles,
capable of fulfilling their mission. And not until three
years after his conversion was the apostle Saint Paul

irrégulierement alimentée s'anémiera. Plaise a Dieu
que I’apbtre ne sombre pas lui-méme, victime du
péché contre lequel il a lutté, et enseveli sous des
triomphes extérieurs qui semblaient complets parce
que brillants.

Pour éviter ces dangers et assurer la croissance de sa
charité surnaturelle, I’apotre en cette période a le
devoir impérieux de préserver son ame du péché qu’il
aborde et de se suralimenter spirituellement. Ln
prudence 1’oblige a remplacer la solitude qui garde le
contemplatif par une organisation d’autant plus forte
qu’il est plus faible et que les dangers sont plus
grands. En pays ennemi, une armée se garde avec plus
de soin que le bataillon enfermé en une forteresse. La
vigilance et ’ascése sont nécessaires pour veiller sur
les sens qui sont les fenétres de I’ame, et empécher la
dissipation des facultés. Sans un reglement, il ne lui
est pas possible de ramener fréqguemment son ame
vers les sources de la grace et de I’y maintenir.

Ces precautions et ce reglement sont-ils suffisants?
Ceux-la pourraient nous le dire qui ont charge de
fournir d’ouvriers les champs d’apostolat et peuvent
suivre ensuite les vicissitudes des combats intérieurs.
Mais une legon d’une valeur et d’une portée
incomparablement supérieure nous est donnée par
Jésus lui-méme qui se chargea de former ses apotres.
Pendant trois ans, Jésus garde aupres de lui ceux qu’il
a choisis comme ap6tres, les faisant témoins de tous
ses enseignements et de ses gestes, les instruisant
souvent a part. 1l les envoie en mission parfois comme
timidement, leur fixant le rendez-vous du retour.
Avant sa passion, il leur donne son sacerdoce et les
établit ses continuateurs. Les débordements de la
grace, les confidences intimes de la derniére heure,
les ardeurs présomptueuses de Pierre, ne les
empéchent pas de faiblir devant le mystére de la croix.
L’expérience semble concluante. Jésus avait prévu et
annoncé 1’abandon. Il y fait a peine allusion apres In
résurrection en apportant In paix du pardon. Il
confirme la mission déja confiée, mais avant que les
apotres ne I’exercent ils doivent attendre a Jérusalem
dans in priére, In venue de I’Esprit Saint. C’est nu jour
de la Pentecote, lorsque I’Esprit Saint est descendu
sur eux et les a transformés, qu’ils deviennent de
véritables apdtres et peuvent réaliser la mission qui
leur a été confiée. Ce n’est que trois ans apres sa
conversion que 1’apdtre saint Paul sera investi
officiellement de sa mission de précher aux Gentils et
nu cours de ces trois ans se pince un séjour en Arable.

5




to be invested officially with his mission of preaching
to the Gentiles; and in the course of these three years
there is a sojourn in Arabia. And it is from solitude
that have come forth too the majority of the great
bishops, builders of the Christian civilization in the
great nations of the West.

[t° 1058] Such are the laws exemplified by the
practical teaching of Jesus and by the tradition of the
apostolic ages. One becomes a perfect apostle by
being held and possessed by the Holy Spirit. This
captivation is distinct from the bestowal of the
mission, and even from the priestly ordination. The
Spirit comes only when one has prepared oneself to
receive Him. These laws for the formation of apostles
are for all times. The urgency and extent of the needs
of our own time, the intelligent power of the forces of
hatred that threaten us and their genius for organizing,
ought to make us more thoughtful about these laws
for spiritual formation. Fortunately, threats against us
turn our minds to new techniques in the apostolate.
But if these techniques should cause us to forget and
neglect the primary technique of spiritual formation
taught us by Christ Jesus, then, like Peter's sword,
they would be in our hands but vain defense for proud
and boastful presumption.

Saint Teresa's thought on the apostolate and her
directives are modeled, it seems to me, on this
spiritual technique of Jesus for the formation of
apostles, and show precisely its practical bearing for
each stage of the spiritual life. This is what gives
incomparable value to her teaching—value to its
substance and practice, which the following
explanation hopes not to diminish by its succinctness.

Il. THE APOSTOLATE UNDER THE FIRST
DIVINE RAPTURES

In the fourth Mansions, loving Wisdom intervenes
directly in the spiritual life of the soul with special
help. Saint Teresa and Saint John of the Cross point
out the effects of these divine interventions,
especially in prayer, which they transform into
contemplation. These interventions of God have
undoubtedly a parallel development, however, all
through the gifts of the Holy Spirit, intellectual and
practical; and they make at the same time the
contemplative and the apostle.

Saint Teresa, moreover, likes to emphasize how, in
the prayer of quiet—the form of contemplation
characteristic of this period—the will alone is held

C’est de la solitude que sont sortis in plupart des
grands évéques batisseurs de in civilisation
chrétienne dans les grandes nations d’Occident.

Telles sont les lois mises en Ilumiére par
I’enseignement pratique de Jésus et par la tradition
des ages apostoliques. On devient apbtre parfait par
une emprise qui est une prise de possession de I’Esprit
Saint. Cette emprise est distincte de la collation de la
mission et méme de 1’ordination sacerdotale. L’Esprit
ne descend que lorsqu’on s'est préparé a le recevoir.
Ces lois pour la formation des ap6tres sont pour tous
les temps. L urgence et I’étendue des besoins de notre
temps, la puissance intelligente et organisatrice de la
haine qui nous menace devraient nous les rappeler et
nous les faire méditer. Ces menaces orientent
heureusement vers la recherche de techniques
nouvelles d’apostolat. Mais si ces techniques nous
faisaient oublier et négliger la technique de formation
spirituelle inaugurée par le Christ Jésus, elles ne
seraient plus entre nos mains, comme le glaive de
Pierre, qu’un vain appui pour la présomption
orgueilleuse et bavarde.

La pensée thérésienne sur I’apostolat et ses directives
sont calquées, nous semble-t-il, sur cette technique
spirituelle de Jésus pour la formation des apotres et en
précisent les incidences pratiques pour chaque étape
de la vie spirituelle. C’est ce qui fait la valeur
incomparable de cet enseignement; valeur de fond et
valeur pratique que 1’exposé qui va suivre, en restant
succinct, ne voudrait pas diminuer.

Aux quatriemes Demeures, la Sagesse d’amour inter
vient directement dans la vie spirituelle de ’ame par
le secours spécial. Sainte Thérese et saint Jean de la
Croix signalent les effets de ces interventions divines
spécialement dans 1’oraison qu’elles transforment en
contemplation. il n’est pas douteux cependant que ces
inter ventions se développent parallélement a travers
tous les dons du Saint Esprit, intellectuels et
pratiques, et qu’elles fassent en méme temps le
contemplatif et [’apotre.

Sainte Thérese, d’ailleurs, se plait a souligner
comment, dans la quiétude qui est la forme de
contemplation caractéristique de cette période, c’est

6




captive by the inflowings of love. Love is experienced
as a sweet savor, a living water springing up, a flame
burning deep within the soul and giving riches of light
and strength to the will that becomes its captive. This
experience lasts only as long as the prayer, but the
riches [t° 1059] remain. Can the soul now distribute
them? Does it truly move under the impulse of God?
Is it now truly fit for the apostolate?

A soul might incline to think so, so notably do the
supernatural savor and light overflow from its
faculties, and already show forth in its action. It has
luminous and deep thoughts, words spiritually full
and sweet, views whose penetration certainly goes
beyond that of an ordinary intelligence. They provide
a feast for those who listen, success for those who
follow their counsel. The Spirit of God is there; His
action often shines out clearly. And so the apostolate
of this soul is fruitful. Why not encourage such a soul
to give itself zealously, since God already is leading
it. Let us hear the advice of Saint Teresa:

There is one earnest warning which | must give
those who find themselves in this state: namely, that
they exert the very greatest care to keep themselves
from occasions of offending God. For as yet the soul
is not even weaned but is like a child beginning to
suck the breast. If it be taken from its mother, what
can it be expected to do but die? That, | am very much
afraid, will be the lot of anyone to whom God has
granted this favour if he gives up prayer; unless he
does so for some very exceptional reason.

In the book of her Life, the Saint points out the
snare that the devil lays for these souls:

When a soul finds itself very near to God... It seems
to have a clear vision of the reward and believes that
it cannot now possibly leave something which even in
this life is so sweet and delectable for anything as
base and soiled as earthly pleasure. Because it has
this confidence, the devil is able to deprive it of the
misgivings which it ought to have about itself; and, as
| say, it runs into many dangers, and in its zeal begins
to give away its fruit without stint, thinking that it has
now nothing to fear. This condition is not a

la volonté qui est seule enchainée par les flots de
I’amour. C’est une saveur, eau vivifiante qui monte,
une flamme qui brile dans les profondeurs et qui
apporte des richesses de lumiere et de force a la
volonté qui en devient captive. L’emprise ne dure que
le temps de l’oraison, mais des richesses restent
acquises. L’ame peut-elle déja les distribuer? Est-elle
vraiment sous l’action de Dieu? Est-elle vraiment
apte a I’apostolat?

Elle pourrait le croire, tellement la saveur et la
lumiére surnaturelles débordent parfois de ses
facultés et déja en son action. Elle a des pensées
lumineuses et profondes, des mots pleins et
savoureux, des vues dont la penétration dépasse
certainement celle d’une intelligence ordinaire. C’est
une féte pour ceux qui 1’écoutent, une réussite pour
ceux qui suivent ses conseils. L Esprit de Dieu est 1a
et son action transparait souvent et clairement. Aussi
I’apostolat de cette ame est fructueux. Comment ne
pas I’encourager a s'y adonner avec zéle puisque Dieu
déja In conduit. Ecoutons 1’avis de sainte Thérese.

Je voudrais, écrit-elle, donner un avis trés important
a l’ame qui se verrait arrivée a cet état. Elle doit
veiller avec un soin extréme a ne pas se mettre dans
["occasion d’offenser Dieu, car elle n’est pas encore
formée; elle est semblable au petit enfant qui
commence a téter; s'il s'éloigne du sein de sa meére,
que lui adviendra-t-il sinon la mort? Je redoute
beaucoup qu’une dme a qui Dieu accorde une telle
faveur ne tombe dans ce malheur si elle s'éloigne de
['oraison sans une pressante nécessite... J inSiste
donc pour que [’on ne s'expose pas au danger, car le
démon travaille beaucoup plus a séduire une seule de
ces ames qu'un grand nombre d’autres a qui le

Seigneur n’accorde pas de telles faveurs*.

Dans le livre de sa vie, la Sainte signale le piege que
le démon tend a ces ames:

"Une ame se voit tres rapprochée de Dieu... Il lui
semble voir déja la récompense dans toute sa clarté;
elle regarde comme impossible d’échanger un bien si
délicieux et si suave méme des cette vie, pour des
biens aussi vils et aussi bas que les plaisirs du monde.
C’est par cette confiance que le démon arrive a lui
faire perdre la défiance qu’elle doit avoir d’elle-
méme; et ainsi, je le répéte, elle s'expose aux dangers;
animée d’un beau zele, elle commence a distribuer
sans mesure les fruits de son jardin; elle s'imagine

L 1v° Demeure, chapitre 11 pp. 887-888.




concomitant of pride, for the soul clearly understands
that of itself it can do nothing; it is the result of its
extreme confidence in God, which knows no
discretion. The soul does not realize that it is like a
bird still unfledged. It is able to come out of the nest,
and God is taking it out, but it is not yet ready to fly,
for its virtues are not yet strong and it has no
experience which will warn it of dangers, nor is it
aware of the harm done by self-confidence.

The warning is clear and justified. Although at
times experiencing the divine hold, and already filled
with genuine [t° 1060] supernatural riches that make
fruitful its action, such a soul must still use prudence
and reserve in sharing with others. The interventions
of God are intermittent only; the soul is not yet strong
enough always to resist when in occasions of sin. It
exhausts itself by giving of its treasures; and it would
yield to a subtle temptation of presumption by
distributing without measure riches that it itself
needs—especially since the source that must renew
them is only intermittent and does not spring up at the
soul's bidding.

How much more useful even for the apostle are
these grave warnings of Saint Teresa. If the dangers
that she points out are occasional for the
contemplative, they are almost constant and pressing
for one engaged in the works of the apostolate. To
give what he possesses of the spiritual is for him a
duty. How shall he regulate the gift? How refuse the
solicitations of those he has the duty to sustain, and
who come in numbers because attracted by the
supernatural  fragrance of the riches he
communicates? Will he know how to find the
measure, and will he have the courage? Divine
Wisdom will give him strength, light, and counsel.
Through Saint Teresa, He will insistently repeat:

They are not yet weaned and for some time yet need
to be fed with the milk of which I first spoke. Let them
remain near those Divine breasts; and, when they
have sufficient strength, the Lord will take care to
lead them on farther. If they advanced now, they
would not do others as much good as they think, but
would only harm themselves.

qu’elle n’a plus rien a craindre pour elle-méme. Ce
n’est point I’orgueil qui la guide, car elle comprend
bien qu’elle ne peut rien par elle-méme; mais la
grande confiance qu’elle a en Dieu n’est pas réglée
par la discrétion. Cette ame ne considére pas que ses
ailes sont trop débiles. Elle peut bien sortir du nid, et
Dieu [l’en tire parfois; mais elle est incapable de
voler. Elle n’a pas encore des vertus solides elle ne
posséde pas assez d’expérience pour connaitre les
dangers et elle ignore les dommages qu ‘elle se fait en
se confiant en elle-méme?2."

L’avertissement est clair et motivé. Bien que parfois
sous I’emprise divine, et déja comblée de richesses
surnaturelles authentiques qui fécondent son action,
cette ame ne doit se donner a 1’apostolat qu’avec
prudence et réserve. Les interventions de Dieu ne sont
en effet qu’intermittentes; 1’dme n’est pas encore
assez forte pour résister dans les occasions de péché.
Elle s'épuise en donnant ses trésors et elle céderait a
une tentation subtile de présomption en distribuant
sans mesure des richesses qui lui sont nécessaires et
dont la source qui les renouvelle, n’est
qu’intermittente et ne jaillit pas a son gré.

Combien plus utiles pour ’apdtre ces avertissements
graves de sainte Thérése. Si les dangers qu’elle
signale sont occasionnels pour le contemplatif, ils
sont quasi constants et pressants pour celui qui est
engagé dans les travaux de I’apostolat. Donner ce
qu’il possede de spirituel est pour lui un devoir de sa
charge. Comment réglera-t-il ce don? Saura-t-il
trouver la mesure? Aura-t-il le courage de se refuser
aux sollicitations de ceux qu’il a le devoir de nourrir
et qui viennent nombreux, parce que affriandés par la
saveur surnaturelle des richesses qu’il répand? La
Sagesse lui donnera force, lumiére et conseil. Elle lui
redira avec insistance par sainte Thérese:

Ils ne sont pas suffisamment formés; ils doivent se
fortifier plus longtemps avec le lait dont j’ai parlé au
commencement. Qu’ils se tiennent donc pres des
divines mamelles, et le Seigneur aura soin, des qu’ils
auront les forces suffisantes, de les élever plus haut.
Sans cela, ils ne feraient pas aux autres le bien qu’ils
s'imaginent, mais se nuiraient plutot a eux-mémes®,

2 Vie, chapitre XIX, pp. 191-192.
3 Pensées sur I’Amour de Dieu, chapitre VII, p. 1453. Voir aussi Vie, cl x pp. 126-127.
8



To give without measure would be to spend oneself
before the time, to sin by presumption, and perhaps
deprive oneself of the grace and strength to mount
higher. It would be to cut the wheat in the blade and
thus lose the harvest, for having failed to wait for the
ripening.

1. THE APOSTOLATE WHEN THE SOUL
HAS COME TO UNION OF WILL

Does the union of will realized in the fifth
Mansions ensure the perfect maturation necessary for
gathering all the fruits? At least, it gives promise that
the time is near.

Union of will is already an habitual hold of God
upon the soul, although limited to this faculty. Fruit
of a divine contact [t° 1061] deep within that causes
an abundant inflowing of love, it leaves the will in the
hands of God. Alone, the will is made captive; but the
will has command in the whole soul. Through it, the
divine captivation exercises its influence on the other
faculties not yet fully purified nor docile.

Such an habitual inflowing of God must bear great
fruits. Saint Teresa points this out:

| believe it is God's will that so great a favour
should not be given in vain, and that if the soul that
receives it does not profit by it others will do so. For,
as the soul possesses these aforementioned desires
and virtues, it will always profit other souls so long
as it leads a good life, and from its own heat new heat
will be transmitted to them. Even after losing this, it
may still desire others to profit, and take pleasure in
describing the favours given by God to those who love
and serve Him.

These souls are already conquered. They work for
God, even if they have dropped to a state of less
fervor, as the Saint says of herself:

| knew a person [herself] to whom this happened,
and who... was glad that others should profit by the
favours God had shown her; she would describe the
way of prayer to those who did not understand it, and
she brought them very, very great profit.

Donner sans mesure, serait s'épuiser avant 1’heure,
pécher par présomption et se priver peut-étre de la
gréce et de la force pour monter plus haut. Ce serait
couper le blé en herbe et se priver de la moisson pour
n’avoir point su attendre la saison de la maturité.

L’union de volont¢ réalisée aux cinquiemes
Demeures assure-t-elle cette maturation parfaite qui
permet de cueillir tous les fruits’. Pour le moins, elle
nous la promet comme prochaine.

L’union de volonté est déja une emprise de Dieu
habituelle, bien qu’elle reste partielle. Fruit d’un
contact profond qui a fait déborder une abondante
effusion d’amour, elle remet la Volonté entre les
mains de Dieu. Seule la volonté est prise, mais c’est
la faculté maitresse qui commande dans I’ame. Par la
volonté I’emprise divine exerce son influence sur les
autres facultés qui ne sont pas encore pleinement
purifiées ni soumises.

Une telle influence habituelle de Dieu doit porter de
grands fruits. Sainte Thérese le signale:

Je suis persuadée, en effet, que Dieu ne veut pas
qu’une faveur aussi haute que celle de ['union soit
donnée en vain, et que, si elle ne sert a [’ame qui en
est l'objet, d’autres au moins puissent en profiter.
Durant le temps qu’elle persévere dans le bien et
possede les désirs et les vertus dont j’ai parleé, elle est
toujours utile aux autres et leur communique le feu
divin qui la consume; mais alors méme qu’elle ait
déja perdu ces biens, il lui arrive de conserver encore
le désir d’étre utile au prochain®.

Ces ames sont déja conquises. Elles travaillent pour
Dieu, méme si elles sont descendues & un état de
moindre ferveur ainsi que la Sainte le dit d’elle-
méme.

Cette personne (elle-méme) était tres contente d’étre
utile aux autres en les faisant profiter des graces
qu’elle avait recues et en montrant le chemin de
["oraison a ceux qui ne le connaissaient pas. De la
sorte, elle fit beaucoup de bien, oui beaucoup®.

4V Demeure, chapitre In, pp. 911-912.
5 Ibid., p. 912.




God uses His hold on such a soul, then, for the
apostolate. Saint Teresa states this first by an allusion:

But how many are called by the Lord to apostleship,
as Judas was, and enjoy communion with Him, or are
called to be made kings, as Saul was, and afterwards,
through their own fault, are lost!

This way of speaking is rather frequent with Saint
Teresa. An allusion, a comparison, a single stroke or
a longer description bring out a dominant thought that
lies close to it. The reference to Judas and to Saul
shows that for Saint Teresa union of will is a hold, an
anointing, a seal that marks a soul for a mission. In
this allusion there appears also the painful
preoccupation that distresses the Saint, the
faithlessness that still is possible, ending in an
irremediable fall. The main thought and the
preoccupation, moreover, are to cast light on one
another.

Captivation by God is a grace of divine choice,
dedicating the soul to great things. Its power asserts
itself and [t° 1062] stirs up the devil's jealous hatred.
What defeats are in store for him if the soul escapes
him, and what profit if he makes it fall, or at least
brings it to a halt. Saint Teresa writes:

As | have often said, if he wins a single soul in this
way he will win a whole multitude. The devil has
much experience in this matter. If we consider what a
large number of people God can draw to Himself
through the agency of a single soul, the thought of the
thousands converted by the martyrs gives us great
cause for praising God. Think of a maiden like Saint
Ursula. And of the souls whom the devil must have
lost through Saint Dominic and Saint Francis and
other founders of Orders, and is losing now through
Father Ignatius, who founded the Company of Jesus.

And so the devil is going to let loose a hard combat
against this soul, who very soon will be totally beyond
his reach. Now for the last time perhaps, he will be
able to array against it all his power and the close and

Dieu utilise donc son emprise sur cette ame pour
I’apostolat. Sainte Thérése I’affirme d’abord par une
allusion:

"Combien ne doit-il pas y en avoir qui regoivent des
communications de Notre Seigneur, qui sont appelés
a l’apostolat comme Judas ou a la royauté comme
Salil, et qui se perdent ensuite par leur faute®."

Cette facon d’affirmer est assez fréquente chez sainte
Thérese. Une allusion, une comparaison, un trait ou
une description font émerger une pensée maitresse
qui était subjacente. L’allusion a Judas et a Saiil
montre que pour sainte Thérése I’union de volonté est
une emprise, une onction, un sceau’ qui marque une
ame pour une mission. En cette allusion parait aussi
la préoccupation douloureuse qui afflige la Sainte, de
I’infidélité possible encore et qui aboutit a une chute
irréemédiable. La pensée et la préoccupation vont
d’ailleurs s'expliciter clairement.

Cette emprise de Dieu est une grace de choix qui voue
I’ame a de grandes choses. Sa puissance s'affirme dé¢ja
et inquiéte la haine jalouse du démon. Quelles
défaites pour lui dans I’avenir si elle lui échappe et
quel profit s'il réussit a la faire déchoir ou du moins a
I’arréter!

Si le démon perd une seule de ces &mes, il en perd en
méme temps une foule d’autres, comme [’expérience
le lui a prouvé. Considérez cette multitude d’dmes
que Dieu a attirées a son service par le moyen d’une
seule, et vous lui rendrez une infinité d’actions de
gréaces. Voyez les milliers de conversions opérées par
les martyrs ou par une vierge comme sainte Ursule.
Qui pourra dire combien d’ames ont été retirées des
mains du démon par saint Dominique, par saint
Francois et d’autres fondateurs d’Ordres, ou sont
encore maintenant soustraites a son empire par le
Pere Ignace, fondateur de la Compagnie de Jésus?.

Aussi le démon va-t-il engager contre cette ame qui
prochainement lui échappera définitivement, un
combat dans lequel pour la derniére fois peut-étre, il
pourra déployer toute sa puissance et le réseau serré

8 Ibid., p. 912.
7 Ibid., chapitre I, p. 908.
8 v° Demeure, chapitre 1V, pp. 922-923.

10



subtle network of his ruses. He can still attack it.
How?

Saint Teresa considers this a difficult problem, and
important enough to delay over.

God's domination of the soul in the union of will is
nevertheless only the beginning of the great things
that will later come to pass. The newness of the
experience, the rarity of domination extending to all
the faculties, and the darkness in which it takes place,
make the soul more restless and ardent than calmed
and satisfied, and leave the impression of a
detachment from everything rather than a positive
experience of actual union. The Saint writes:

Despite all | have said, this Mansion seems to me a
little obscure.

This very obscurity distinguishes it from the
following Mansions, where the rays of dawn begin to
give their light. Hence the devil takes advantage of
the darkness to lay his hidden snares.

Teresa warns us:

The devil comes with his artful wiles, and, under
colour of doing good, sets about undermining it in
trivial ways, and involving it in practices which, so he
gives it to understand, are not wrong; little by little he
darkens its understanding, and weakens its will, and
causes its self-love to increase, until in one way and
another he begins to withdraw it from the love of God
and to persuade it to indulge its own wishes.

And again: [t° 1063] I tell you, daughters, | have
known people of a very high degree of spirituality
who have reached this state, and whom,
notwithstanding, the devil, with great subtlety and
craft, has won back to himself.

Prudence, then, is necessary. The contemplative
soul or the apostle—probably both at once—cannot
sleep in false security. It must be watchful, if it would
not lose all, as did Saul and Judas. Saint Teresa's
admonitions become more importunate than ever.

et subtil de ses ruses. Il peut encore I’atteindre.
Comment?

C’est un probleme que sainte Thérese juge difficile a
résoudre. Elle le juge assez important pour s'y
attarder?®.

L’emprise de Dieu dans I'union de volonté n’est
cependant que le commencement et le principe des
grandes choses qui se derouleront plus tard. La
nouveauté du fait, la rareté des emprises actualisées
dans toutes les facultés et 1’obscurité dans laquelle
elles se réalisent, font I’ame plus inquicte et ardente
qu’apaisée et satisfaite et lui laissent le sentiment
d’un détachement de tout, plutdt que 1’expérience
positive d’une union réalisée.

Malgré ce que j’ai dit de cette Demeure, écrit la
Sainte, elle reste encore, ce me semble, quelque peu
obscure®®.

C’est cette obscurité qui la distingue des Demeures
suivantes ou régne la lumicre d’aurore. Le démon
utilisera donc cette obscurité pour tendre ses pieges
invisibles.

Le demon arrive avec tous ses artifices, écrit-elle, et
sous prétexte de bien, il la fait se séparer de cette
volonté divine en de petites choses, et [’engage dans
d’autres qu’il lui représente comme n’étant pas
mauvaises; peu a peu il en arrive a obscurcir son
entendement, et a refroidir sa volonté; il développe en
elle I’amour-propre, jusqu’a ce qu’il l’éloigne enfin
par des manguements successifs de la volonté de Dieu
et I’amene a faire la sienne... 1*

Je vous [’assure, mes filles, j’ai connu des dmes trés
élevées qui étaient arrivees a cet état. Or le démon a
force de ruses et de piéges les a fait tomber tout

’enfer se ligue pour les séduire*?.

La prudence est donc encore nécessaire. Cette ame
contemplative ou apbtre, les deux a la fois
probablement, ne peut s'endormir en une fausse
sécurité. Elle doit veiller pour ne pas tout perdre

% Ibid., chapitre 11, pp. 923-926.

10 Ipid., chapitre 111, p. 912.

1 Ibid., chapitre 1V, p. 924.

12 vive flamme d'amour, chapitre IV, p. 922.

11



The stake is of first importance; these are the last
battles in which the soul risks losing all.

So, Christian souls, whom the Lord has brought to
this point on your journey, | beseech you, for His
sake, not to be negligent, but to withdraw from
occasions of sin—for even in this state the soul is not
strong enough to be able to run into them safely, as it
is after the betrothal has been made—that is to say, in
the Mansion which we shall describe after this one.

4. THE PERFECT APOSTOLATE OF THE SIXTH
AND THE SEVENTH MANSIONS

These high regions have been described at length.
Here we shall lay emphasis only on what concerns
the apostolate.

Let us first recall that for Saint Teresa there is no
door separating the sixth and the seventh Mansions. It
is only a question of love's attaining the perfection
that makes it completely transforming in the seventh
Mansions, and gives to union all its stability. Yet even
in the spiritual betrothal of the sixth Mansions, God
touches the deep substance of the soul and there
dwells in habitual union. And so, although the
manifestations and effects of love are of a higher
quality in spiritual marriage, they are not specifically
different in the sixth and the seventh Mansions. The
perfection of contemplation and the perfection of the
apostolate are realized, although in different degrees,
in both. Hence we are justified in putting these two
Mansions together, to consider the characteristic traits
of the perfect apostolate at the summits of the spiritual
life.

1. The perfect apostolate is the fruit of perfect love

Love in these lofty regions, because it is perfect, is
transforming and unifying. The soul has become the
living branch of the vine, the log of wood cast into the
fire and like it, [t° 1064] completely enflamed. Divine
union is confirmed in those depths that are the very
substance of the soul. This union produces a certain
equality between God and the soul, but by an

comme il en fut de Sadil et de Judas. Les objurgations
de sainte Thérese se font plus pressantes que jamais.

L’enjeu est de premiere importance et ce sont les
derniers combats ou elle risque encore de tout perdre.
Aussi, ames chrétiennes, que le Seigneur a élevées a
cet état, je vous en conjure par amour pour Lui, ne
vous négligez point; éloignez-vous des occasions
dangereuses, car méme en cet état [’ame n’est pas
tellement forte qu’elle puisse s'exposer aux dangers,
comme elle le pourra apres les fiancailles dont nous
parlerons dans la Demeure suivante!?,

Longuement ces hautes régions ont été décrites. Il
nous suffira donc de souligner ce qui a trait a
I’apostolat.

Rappelons d’abord que d’apres sainte Thérese, il n’y
a pas de porte de séparation entre les sixiemes et les
septiemes Demeures. En ces dernieres seulement
I’amour atteint la perfection qui le fait completement
transformant et qui assure a [’union toute sa stabilité.
Toutefois, des les fiancailles spirituelles des sixiemes
Demeures, Dieu touche les profondeurs de I’ame et y
réalise une union habituelle. Aussi, bien que les
manifestations et les effets de I’amour soient de plus
haute qualité dans le mariage spirituel, ils ne sont pas
spécifiqguement différents aux sixiemes et septiemes
Demeures. La perfection de la contemplation et la
perfection de 1’apostolat, bien qu’en des degrés
différents, sont réalises dans les deux. Nous sommes
donc autorisés a unir ces deux Demeures pour
dégager les traits caractéristiques de 1’apostolat
parfait qui est propre aux sommets de la vie
spirituelle.

1. L’apostolat parfait est le fruit de la perfection
de ’amour

L’amour en ces régions, parce que parfait, est
transformant et unissant. L’ame est devenue le
rameau vivant de la vigne, le bois jeté dans le brasier
et completement embrasé comme lui. L’union est
établie en ces profondeurs qui sont la substance de
I’ame. Cette union pro duit une certaine égalité entre
Dieu et I’dme mais par une assimilation de I’ame par

13 1bid.

12




assimilation of the soul by God. God's transcendence
has acted with all its power. The drop of water has
been cast into the ocean, and it remains distinct; but
the ocean, on receiving it into its bosom, has
communicated to it its own properties and qualities.
The soul has become God by participation.

This transformation reaches into the substance of
the soul. But, say the Schoolmen, operation follows
being. The transformation wrought in the soul's being
has normal repercussions in its faculties. God's hold
on the soul, brought about through love, shows forth
in what the person does. Saint John of the Cross
writes: All that it does is of God, and its operations
are Divine, so that, even as Saint Paul says, he that is
joined unto God becomes one spirit with Him. Hence
it comes to pass that the operations of the soul in
union are of the Divine Spirit and are Divine.

God's captivation of the whole soul finds the soul
perfectly docile. The transforming union brings to
pass at the same time loving rapture and loving
submission.

Saint Teresa insists on submission as one of the
characteristics of the perfection attained on the
summits. She writes:

The highest perfection consists not in interior
favours or in great raptures or in visions or in the
spirit of prophecy, but in the bringing of our wills so
closely into conformity with the will of God that, as
soon as we realize He wills anything, we desire it
ourselves with all our might, and take the bitter with
the sweet, knowing that to be His Majesty's will.

This disposition is not simply submission to God's
will; it is the soul's placing itself entirely and in all
things at the disposal of the divine good pleasure.
Saint Teresa writes:

Do you know when people really become spiritual?
It is when they become the slaves of God and are
branded with His sign, which is the sign of the Cross,
in token that they have given Him their freedom. Then
He can sell them as slaves to the whole world, as He
Himself was sold.

Dieu La transcendance de Dieu s'est exercée avec
toute sa puissance. La goutte d’eau s'est jetée dans
I’océan; elle en reste distincte, mais en la prenant en
son sein I’océan lui a communiqué ses propriétés et
ses qualités. L’ame est devenue Dieu par
participation.

Cette transformation atteint la substance de I’ame. Or,
dit ’Ecole, I’opération suit I’étre. La transformation
réalisée dans I’étre a ses répercussions normales dans
les facultés. L’emprise de Dieu sur I’ame, réalisée par
I’amour, s'affirme jusque sur les opérations. Saint
Jean de la Croix écrit: "Celui qui s'unit & Dieu ne fait
qu'un esprit avec wi**". De la il résulte que les
opérations de [’ame qui est dans ['union proviennent
du Saint Esprit et par conséquent sont divines'®."

Cette emprise de Dieu sur I’ame tout entiére trouve
celle-ci parfaitement docile. L’amour transformait
réalise a la fois I’emprise amoureuse et la soumission
amoureuse.

Sainte Thérése se plait a insister sur cette soumission
parfaite comme sur un des caractéres de la perfection
des sommets.

"La souveraine perfection, écrit-elle, ne consiste pas
évidemment dans les joies intérieures, ni dans les
grandes extases, ni dans les visions, ni dans [’esprit
de prophétie. Elle consiste a rendre notre volonté
tellement conforme a celle de Dieu que nous
embrassions de tout notre coeur ce que nous croyons
qu’il veut, et que nous acceptions avec la méme
allégresse ce qui est amer et ce qui est doux, dés que
nous comprenons que Sa Majesté le veut?6."

Cette disposition n’est pas seulement soumission a la
volonté de Dieu, elle est une disponibilité compléte
de I’ame pour tous les vouloirs divins.

Savez-vous quand on est vraiment spirituel? écrit
sainte Thérese. C’est quand on se fait [’esclave de
Dieu et que, a ce titre, non seulement on porte son
empreinte qui est celle de la croix, mais qu’on lui
remet sa liberté afin qu’il puisse nous vendre comme
les esclaves du monde, ainsi qu’il I’a été lui-mémel’.

41 cor., VI, 17.

15 Montée du Carmel, liv. Ils, ris. i, p. 309.
16 Fondations, chapitre 1V, p. 1103.

7 V11° Demeure, ch.. IV, p. 1054.

13



Saint Therese of the Child Jesus finds in hypnotism,
which surrenders the patient to the will of another, a
[t° 1065] comparison illustrating what she wants to
be under God's impulse. In the transforming union, in
fact, love pours out into the whole being of the soul
and its faculties a sweet anointing, thus keeping them
open to its lights and docile to its delicate impulses.

In the divine plan, the union of love between two
human beings is orientated to fruitfulness. The
transforming union of the soul with its God is not
outside this law. The Holy Spirit's hold on the soul
and the soul's surrender create a working as one for
the realization of the great design that is the Church.
The fruit of the over-shadowing of the Holy Spirit and
the Fiat of the Virgin was Christ Jesus and the whole
Christ that is daily being formed.

By His perfect laying hold of the soul in
transforming union, the Holy Spirit associates it with
His fecundity and that of the Virgin Mary. In union
with these higher divine agents, souls who abandon
themselves to divine love build up the Church.

Saint Teresa very well grasped this finality of
perfect union which frees the soul from self and
subjects it to the designs of God.

Oh, my sisters, how little one should think about
resting, and how little one should care about honours,
and how far one ought to be from wishing to be
esteemed in the very least if the Lord makes His
special abode in the soul. For if the soul is much with
Him, as it is right it should be, it will very seldom
think of itself; its whole thought will be concentrated
upon finding ways to please Him and upon showing
Him how it loves Him. This, my daughters, is the aim
of prayer: this is the purpose of the Spiritual
Marriage, of which are born good works and good
works alone.

By His enrapturing and the charity He pours out,
the Holy Spirit has identified the soul with Christ
Jesus. It must follow the way traced out by Christ, the
Word Incarnate, who moved through the mystery of
the Redemption toward the realization of the mystery
of the Church. These three mysteries—Incarnation,
Redemption, the Church—are bound one to the other.
How change this divine ordering, sanctioned and
fulfilled by the life of Jesus. All the communications

Sainte Thérese de I’Enfant Jésus trouve dans
I’hypnotisme qui livre le patient aux vouloirs d’un
autre, une comparaison qui illustre ce qu’elle veut étre
sous I’action de Dieu. Dans 1’'union transformante en
effet, I’amour a répandu dans tout 1’étre et dans les
facultés une onction de souplesse qui les tient
ouvertes a ses lumiéres et dociles & ses subtiles
motions.

Dans le plan divin, I’union que ’amour réalise entre
deux étres vivants est orientée vers la fécondité.
L’union transformante de Dieu et de I’ame n’échappe
pas a cette loi. L’emprise de I’Esprit Saint et la
disponibilité¢ de I’ame créent une collaboration pour
la réalisation du grand dessein qu’est I’Eglise. Le fruit
de I’emprise de I’Esprit Saint et du fiat de la Vierge a
été le Christ Jésus et le Christ total qui se construit
tous les jours.

Par ses emprises parfaites de I'union transformante,
I’Esprit Saint associe les dmes a sa fécondité et a celle
de la Vierge Mére. Avec ces agents divins supérieurs,
les ames qui se livrent a I’amour construisent I’Eglise.
Sainte Therese a fort bien saisi cette finalite de
I’union parfaite qui libére de soi et livre au dessein de
Dieu.

O mes Soeurs, comme elle néglige son propre repos,
comme elle est indifférente aux honneurs et éloignée
de rechercher [’estime, [’ame en qui le Seigneur
habite d 'une maniere si particuliere! Des lors qu’elle
se tient constamment en sa compagnie, comme il
convient, elle doit songer bien peu a elle-méme. Toute
sa pensée est de chercher comment elle lui plaira de
plus en plus, en quoi et par quel moyen elle lui
temoignera son amour. Tel est le but de [’oraison,
mes filles voila a quoi sert le mariage spirituel qui
doit toujours produire des oeuvres, et encore des
oeuvres'é,

Par son emprise et la charité qu’il répand, 1’Esprit
Saint a identifi¢ I’ame au Christ Jésus. Elle doit suivre
la route tracée par le Christ Verbe incarné qui s'en fut
par le mystere de la Rédemption vers la réalisation du
mysteére de I’Eglise. Ces trois mystéres sont liés ’'un
a I’autre. Comment changer cette ordonnance divine
sanctionnée par les réalisations de Jésus. Toute la
diffusion de la grace est orientée vers cela, qui
apparait clairement a sainte Thérése:

18 vv° Demeure, ch, IV, p. 1053.

14




of grace are orientated to it. This truth appears clearly
to Teresa:

It will be a good thing, sisters, if | tell you why it is
that the Lord grants so many favours in this world.
Although you will have learned this from the effects
they produce, if you have observed them, | will speak
about it further here, so that none of you shall think
that He does it simply to give these souls pleasure.
That would be to make a great error. For His Majesty
can do nothing greater for us than grant us a life
which is an imitation of that lived by His Beloved Son.
| feel certain, therefore, that these favours are given
us to strengthen our weakness, as | have sometimes
said here, so that we may be able to imitate Him in
His great sufferings.

[t° 1066] The activity of the soul perfectly amenable
under the impulse of the Holy Spirit, builder of the
Church, constitutes the apostolate at the summits of
the spiritual life. It is the fruit of the transforming
union who became fecund. Perfect love is its
activating element; love gives it its perfection and
characteristic notes.

b. This perfect apostolate is exercised in special
missions in the Church

In the building up of the Church, only Christ Jesus
and His divine Mother are on the plane of universal
causality. To all the members indiscriminately, who
participate in the plenitude of the Spirit and the
priesthood of Christ, the law applies that was
enunciated by the apostle concerning the diversity of
functions and of graces. This law stands out clearly
on the summit of transforming union. The perfection
of love in each saint causes to shine out resplendently,
in identification with Christ, the depths of the unity of
His mystical body. At the same time it reveals, in the
special grace and mission given to each one of them,
the division among the members of the riches of the
incomparable plenitude of Christ Jesus.

Just as in His first intuitive gaze upon entering this
world, Christ discovered the anointing of the divinity
that penetrated Him, together with the redemptive
mission that was His and was the end of the
Incarnation, so the soul in these raptures of the sixth
Mansions that yield to it divine secrets, or better still,

Il sera bon maintenant, mes Soeurs, de vous dire le
but pour lequel Notre Seigneur accorde tant de
faveurs en ce monde... Aucune d’entre vous ne doit
s'imaginer qu’il veut seulement combler [’ame de
délices, ce serait une erreur profonde. Sa Majesté ne
saurait nous faire une plus haute faveur que celle de
nous donner une vie qui soit semblable a celle que son
Fils bien-aimé a menée sur la terre. Aussi je regarde
comme certain que ces faveurs ont pour but de
fortifier notre faiblesse.., afin de pouvoir endurer a
son exemple beaucoup de souffrances®®.

L’activité de cette ame parfaitement disponible sous
I’emprise de 1’Esprit Saint constructeur de I’Eglise,
constitue [’apostolat de ces sommets de la vie
spirituelle. Il est le fruit de I'union transformante
devenue féconde. C’est I’amour parfait qui en est
I’¢lément actif; c’est lui qui en fait la qualité et lui
donne ses notes caractéristiques.

2. Cet apostolat parfait s'exerce dons la réalisation
d’une mission particuliére

Dans la construction de I’Eglise, seuls le Christ Jésus
et sa divine Mere sont établis sur le plan de la
causalité universelle. A tous les membres
indistinctement qui participent a la plénitude de
I’Esprit et du sacerdoce du Christ, s'applique la loi
énoncée par I’ Apétre, de la diversité des fonctions et
des graces. Cette loi se détache en traits lumineux sur
les sommets de ’'union transformante. La perfection
de I’amour en chaque saint fait resplendir dans
I’identification au Christ les profondeurs de I’unité de
son corps mystique; elle révele en méme temps, dans
la grace et la mission spéciales données a chacun
d’eux la division en chacun de ses membres, des
richesses de la plénitude incomparable du Christ.

De méme qu’en son premier regard de vision
intuitive, le Christ entrant en ce monde découvrit
I’onction de la divinité qui le pénétrait et la mission
rédemptrice qui lui était confiée et qui était le but de
I’Incarnation?, de méme ’ame en ces ravissements
des sixiemes Demeures qui livrent des secrets divins,

19 1bid., pp. 1051-1052.

15




in the growing light of dawn, discovers some of the
riches of its grace and consequently its place in the
whole Christ. A precious discovery, made in different
ways and under a light more or less clear.

Saint Teresa recalls in this connection the dazzling
vision with which the apostle Saint Paul is favored on
the Damascus road. The vision that throws him to the
ground, converts him, and reveals to him his mission,
is, the Saint assures us, a grace of the sixth Mansions.
She refers to it as an exception to general rule:

... the case of anyone to whom Our Lord addresses a
special call, as when He at once raised Saint Paul to
the summit of contemplation and appeared to him and
spoke to him in such a way as to raise him
immediately to great heights.

This vision, in the judgment of Saint Teresa, is an
exceptional favor. Instantaneously Saint Paul
receives the degree of charity that places him at once
in [t° 1067] lofty regions of the spiritual life. From
then on he is the vessel of election, elevated by grace
to the height of his mission. But ordinarily God does
not proceed this way:

He gives these sublime consolations, and grants
these great favours, to persons who have laboured
greatly in His service and desired His love and tried
to live so that all their actions may be pleasing to His
Majesty. Such souls have fatigued themselves by long
years of meditation and by long seeking of their
Spouse.

Works prepare the soul but do not, properly
speaking, merit this favor, which brings with it an
inflowing of light and charity for fulfilling a mission,
the secret of which it now discloses. Might we think
that the descent of the Holy Spirit upon the apostles
the day of Pentecost was a grace of this kind? Or was
it a grace of transforming union? It is difficult to
judge. The first hypothesis seems the more plausible,
for it places Paul and all the apostles on the same level
at the beginning of their apostolate.

ou mieux encore dans la lumiére d’aurore naissante,
qui est propre a ces régions, I’ame découvre quelques-
unes des richesses de sa grace et la place qu’elle lui
assure dans le Christ total. Découverte précieuse qui
se fait avec des modes différents et sous une lumiére
plus ou moins précise.

Sainte Thérése évoque a ce sujet la vision
¢blouissante dont 1’apdtre saint Paul est favorisé sur
le chemin de Damas. Cette vision qui le terrasse, le
convertit et lui révele sa mission, est une grace des
sixiemes Demeures assure la Sainte:

Notre Seigneur, écrit-elle, appelle quelquefois une
personne a une vocation extraordinaire comme saint
Paul qu’il place en un instant au sommet de la
contemplation; il lui apparait et lui parle de telle
sorte qu’il I'éléve a une sainteté éminente?.

Cette vision comporte cependant au jugement de
sainte Thérese une faveur exceptionnelle. Saint Paul
recoit immédiatement la charité qui le place d’emblée
en ces hautes régions de la vie spirituelle. 1l est des
lors le vase d’élection, élevé par la grace a la hauteur
de sa mission. Habituellement, il n’en est pas ainsi:

"Ordinairement, Dieu accorde des faveurs si élevees
et des graces si hautes aux ames qui ont beaucoup
souffert pour son service, désiré son amour et lait les
plus sérieux efforts pour étre agréables en tout a sa
divine Majesté; or, ces ames se sont depuis des
annees fatiguées a la méditation et & la recherche de
cet Epoux 1."

Ces travaux qui ont précédé¢, ont préparé I’ame mais
n’ont pas, a proprement parler, mérité cette faveur qui
comporte une infusion de charité lumineuse pour
remplir une mission dont elle livre déja le secret.
Pourrait-on croire que la descente du Saint Esprit sur
les apOtres au jour de la Pentec6te fut une grace de ce
genre?®, Ou bien était-elle déja une grace d’union
transformante? Il est difficile d’en juger; la premiére
hypothese semble la plus plausible car elle met Paul
et tous les apdtres sur le méme palier au début de leur
apostolat?!"

20 Heb., X, 5.

2L Pensées sur I’Amour divin, ch. V, p. 1435.1. Pensées sur I’Amour divin, chapitre I, p. 1435, Il est nécessaire de noter a ce propos que les faveurs
peuvent étre du méme genre, par conséquent étre placées dans la méme catégorie, et cependant comporter une infusion de charité de qualité et d’intensité
différentes, C’est ainsi qu’il serait puéril d’assimiler a la vision du chemin de Damas tout ravissement qui comporte la découverte d’une mission.

16



Whatever the case, it is in the sixth Mansions that
Saint Teresa discovers her mission as foundress. The
raptures of her spiritual betrothal, strengthening her to
give up everything for the sake of God, give rise to
new exigencies in her soul. The assaults of the seraph,
or the transverberation, that make of her a spiritual
mother, take place also—at least, the first time—in
this period.

From the description Saint John of the Cross gives
of this favor in the Living Flame, one can, it seems to
me, draw precious indications as to the nature of the
grace that marks a soul for a particular mission:

It will come to pass that, when the soul is enkindled
in the love of God, ... it will be conscious of an assault
upon it made by a seraph with an arrow or a dart
completely enkindled in fire of love, which will pierce
the soul, now enkindles like a coal, or, to speak more
truly, like a flame, and will cauterize it in a sublime
manner ...

The soul feels, as it were, a grain of mustard seed,
most minute, highly enkindled and wondrous keen,
which sends out from itself to its circumference a keen
and enkindled fire of love; which fire, arising from the
substance and virtue [t° 1068] of that keen point,
wherein lies the substance and the virtue of the herb,
is felt by the soul to be subtly diffused through all its
spiritual and substantial veins, according to its
potentiality and strength...

And that whereof the soul now has fruition cannot
be further described, save by saying that the soul is
now conscious of the aptness of the comparison made
in the Gospel between the Kingdom of Heaven and the
grain of mustard seed; which grain, because of its
great heat, although small, grows into a great tree.
For the soul sees that it has become like a vast fire of
love which arises from that enkindled point in the
heart of the spirit.

Few souls attain to a state as high as this, but some
have done so, especially those whose virtue and
spirituality was to be transmitted to the succession of
their children. For God bestows spiritual wealth and
strength upon the head of a house, together with the
first-fruits of the Spirit, according to the greater or

Quoi qu’il en soit, c’est en ces sixiemes Demeures
que sainte Thérése découvre sa mission de fondatrice.
Les ravissements des fiangailles qui la séparent de
tout?? créent chez elle des exigences nouvelles. Les
assauts du chérubin ou transverbération qui en font
une mere spirituelle, se produisent aussi pour la
premiere fois du moins, en cette période?3.

De la description que saint Jean de la Croix fait de
cette faveur dans la Vive Flamme, on peut, nous
semble-t-il, tirer des indications précieuses sur la
nature de la grace qui spécialise une ame pour une
mission particuliére :

Quand [’ame, écrit-il, est embrasée de [’amour de
Dieu.., il arrive qu’elle se sent attaquée
intérieurement par un séraphin. Cet esprit céleste,
armé d’une fleche ou d’un dard tout embrasé du feu
de [’amour, transperce I’dme qui est déja toute en feu
comme un charbon rougi, ou plutot qui n’est plus
qu'une flamme; il la brile d’une maniere sublime...
L’dme sent la comme un grain tout petit, semblable a
un grain de sénevé, mais extrémement actif et
embrasé qui projet te autour de lui les flammes les
plus vives d’un feu tout embrasée d’amour. Ce feu
provient de la substance et de la vertu de ce point
bralant ou se trouvent la substance et la vertu de cette
herbe dont nous avons parlé. L’ame sent qu’il se
répand d’une maniere subtile dans toutes ses veines
spirituelles et substantielles, mais selon sa puissance
et son énergie...

Les délices dont I’ame est comblée en cet état sont
quelque chose d’inexprimable. Tout ce qu’on en peut
dire, c’est qu’elle comprend combien I'Evangile a
raison quand il compare le royaume des cieux a un
grain de sénevé qui, tout petit qu’il est, renferme tant
de vigueur qu’il devient un grand arbre.

1l 'y a peu d’dmes qui arrivent a un degré si éminent.
Il y en a cependant quelques-unes qui y sont
parvenues ce sont surtout celles de ces personnages
dont la vertu et [’esprit devaient se transmettre dans
la succession de leurs disciples. Dieu, en donnant a
ces chefs de familles les prémices de son esprit, leur
a conféré des trésors et des grandeurs en rapport

22 Vie, chapitre XXIV, p. 250. voir supra, chapitre VI "Fiancailles spirituelles”, p. 966. Nous avons situé cette grace vers 1558-1560,
23 Sainte Thérése décrit la transverbération en parlant des ravissements dans le livre de sa Vie (ch. XXIX, pp. 308-309 qu’elle écrivait vers 1565, donc
avant d’étre parvenue au message spirituel.

17



lesser number of the descendants who are to inherit
his doctrine and spirituality.

This is clearly an extraordinary favor which Saint
John of the Cross describes in these pages. Several
times we have laid stress on the fact that the
symbolism of these extraordinary favors and the form
of the experience that accompanies them ordinarily
reveal and admirably illustrate the supernatural grace
that they bring, and that characterizes the period in
which the favor appears. And so it does not seem rash
to seek in this description the character of the grace of
fecundity which, in this period, marks out a soul for a
particular mission; and to conclude that this grace,
given through the instrumentality of a seraph to a soul
already enkindled with love, consists in a special
inflowing of love bearing supernatural riches together
with the power to communicate them to others.

The granting of a particular grace of fecundity is
not bound up with this extraordinary manner of
conferring it as described by Saint John of the Cross,
nor with any other. It may even not be accompanied
by any clear awareness of it. Thus on following the
spiritual ascent of Saint Therese of the Child Jesus,
we find that the Saint discovers progressively, and at
a time difficult to determine before her oblation to
merciful Love, the way of spiritual childhood and her
mission to teach it to souls.

These graces of fecundity and of the apostolate
must be distinguished, it seems to me, from
charismatic missions previously entrusted to the soul.
The latter confer certain powers and a grace of
fidelity; in their case, [t° 1069] the divine hold on the
soul is, in itself, exterior to sanctifying grace, so that
the soul might even exercise its powers without
possessing grace.

The missions conferred in the sixth Mansions
spring from sanctifying grace itself. They arise from
a discovery of the special virtualities of the charity
that is given.

Under the light of the sixth Mansions, the soul sees
in the riches and quality of its grace its place in the
divine plan and the particular cooperation the Holy
Spirit expects of it.

But the soul's mission does not date from that time.
It may have been made known to the soul before, as
to Saint John of the Cross, to whom it was foretold

avec la succession plus ou moins grande d’enfants
qui devaient embrasser leur régle et leur esprit?*,

C’est évidemment une faveur extraordinaire que saint
Jean de la Croix décrit en ces pages. Plusieurs fois
nous avons souligné que le symbolisme de ces
faveurs extra ordinaires et la forme d’expérience qui
les accompagne, découvrent ordinairement et
illustrent admirablement la grace surnaturelle qu’elles
apportent et qui caractérise la période ou ces faveurs
se situent. Aussi il ne semble pas téméraire de
chercher en cette description les caracteres de la grace
de fécondité qui, en cette période, spécialise une ame
pour une mission particuliére et de conclure que cette
grace donnée a une ame déja embrasée d’amour, par
la causalité instrumentale de 1’ange, consiste en une
infusion particuliere d’amour qui porte en elle des
richesses surnaturelles et la puissance pour les
communiquer a d’autres.

La concession d’une grace particulicre de fécondité
n’est pas liée a ce mode extraordinaire décrit par saint
Jean de la Croix ou a un autre. Elle peut ne pas étre
accompagnée d’une nette prise de conscience. C’est
ainsi qu’en suivant les ascensions spirituelles de
sainte Thérése de I’Enfant Jésus, on se rend compte
que la Sainte découvre progressivement et en un
moment qu’il est difficile de déterminer avant son
offrande a I’ Amour miséricordieux, la voie d’enfance
spirituelle et sa mission de 1’enseigner aux ames.

Ces graces de fécondité et d’apostolat données en ces
régions doivent, nous semble-t-il, étre distinguées des
missions charismatiques confiées precédemment. Ces
derniéres conférent des pouvoirs et une grace de
fidélité I’emprise divine y reste en soi extérieure a la
grace sanctifiante si bien que 1’ame peut exercer ses
pouvoirs sans la posséder.

Les missions conférées aux sixiemes Demeures
jaillissent de la gréace sanctifiante elle-méme. Elles
sont une découverte des virtualités spéciales de la
charité qui est donnée.

Sous la lumiére des sixiemes Demeures, 1’ame voit
dans la richesse et la qualité de sa gréace, sa place dans
le plan divin et la coopération particuliere que 1’ Esprit
Saint attend d’elle.

Cette mission donnée a I’ame ne date pas de cette
heure. Elle a pu étre montrée a ’avance comme a
saint Jean de la Croix a qui avait été annoncé qu’il

24 Vive flamme d'amour, str. 11, pp. 950-931.

18




that he would reform the Order that he entered. Or it
may actually have been conferred by an extraordinary
charism or by a special vocation to the apostolate. But
in the sixth Mansions, the soul receives grace
adequate to fulfil it perfectly; and finds in this grace
the light that confirms the mission and makes it
explicit.

We have distinguished in Christ Jesus mediation in
the physical order, realized by the hypostatic union,
and mediation in the moral order, which is the priestly
mission He received from the Father; the latter
finding in the first its efficacy. We observe in the soul
an inverse order. The mission and powers are given
in advance; the fullness of grace to exercise it
perfectly is received only on the summits of the
spiritual life.

Thereafter the apostle will be a perfect apostle,
enjoying the full effectiveness of his powers and the
special gifts of charity corresponding to them. The
priest now exercises the functions of his priesthood
not only with the priestly character of his ordination
and the grace that is proper to it, but with an
identification with Christ that is even now realized.
Thus he is truly another Christ before God and in the
eyes of the faithful.

The light of this discovery becomes more and more
clear, and the riches of its grace develop as love
continues its work of transformation. The apostle
Saint Paul makes explicit in his teaching and
progressively realizes the mission revealed to him on
the road to Damascus. Saint Teresa, after founding
her first convent of the Reform, discovers the Church;
she extends her Reform to meet the measure of her
mission and the needs of the Church.

Such deepenings and precisions of one's mission
issue from the interior impacts of grace and from
events that bring it into sharper focus, confirming
one's intuitions concerning it. The soul finds itself at
the converging point of marvelous providential
preparations. Their meeting in events that appear to
the senses gives light on the harmony of the divine
plan. Indeed it [t° 1070] is true that loving Wisdom
directs all things, from far and near, to the end she has
assigned them, by ways that are ways of might and
sweetness.

Better to appreciate the simplicity and depth of the
light coming from inner experience and confirmed by
providential events, one would do well to reread the
Epistles of Saint Paul: "For those who love God all
things work together unto good,” he writes to the

réformerait I’Ordre dans lequel il entrerait, ou méme
conférée reellement par un charisme extraordinaire
ou une vocation particuliere d’apostolat. En ces
sixiemes Demeures, 1’ame recoit la grace adéquate
pour la réaliser parfaitement et dans cette grace trouve
la lumiére qui la confirme et la précise.

Nous avons distingue dans le Christ Jésus la
médiation d’ordre physique que réalise ['union
hypostatique et la médiation d’ordre moral qui est la
mission sacerdotale qu’il a recue du Pére, celle-cCi
trouvant dans la premiere son efficacité. Nous
observons dans I’ame 1’ordre inverse. La mission est
donnée a I’avance avec les pouvoirs; la plénitude de
grace pour I’exercer parfaitement n’est regue que sur
les sommets de la vie spirituelle.

Désormais 1’apotre sera apdtre parfait avec
I’efficacité de ses pouvoirs et les dons spéciaux de la
charité¢ qui leur correspondent. Le prétre n’exerce
plus seulement les fonctions de son sacerdoce avec le
caractére sacerdotal de son ordination et la grace
afférente, mais avec une identification au Christ déja
réalisée qui lui permet vraiment de le reproduire
devant Dieu et aux yeux des fideles.

La lumiére de cette découverte va se précisant et les
richesses de cette grace d’apostolat se développent a
mesure que l’amour opére son oeuvre de
transformation. L’apdtre saint Paul explicite dans son
enseignement et réalise progressivement la mission
découverte sur le chemin de Damas. Sainte Thérése,
aprés avoir fondé son premier monastere réformé,
découvre I’Eglise et étend sa réforme pour la mettre a
la mesure de sa mission et des besoins de 1’Eglise.

Ces approfondissements et ces explications de la
mission jaillissent des chocs intérieurs de la grace et
des événements qui viennent en préciser et en
confirmer les intuitions. L’ame se découvre au point
de  convergence  d’admirables  préparations
providentielles Leur rencontre en des laits qui
paraissent, éclaire I’harmonie du plan divin. Il est bien
vrai que la Sagesse d’amour conduit toutes choses a
la fin qu’elle leur a assignée, de loin comme de pres,
par des voies qui sont toutes de force et de suavité.

Pour apprécier la simplicité et la profondeur de cette
lumiere qui jaillit de 1’expérience intérieure
confirmée par les évenements providentiels, il faut
relire les épitres de 1’apotre saint Paul "Dieu fait tout
concourir au bien de ceux qu’il aime", écrit-il aux

19




Romans. In his epistles to the Galatians, to the
Ephesians, to the Colossians, he never tires of
repeating this great mystery of God that divine Mercy
had made known to him through experience, that he
might become its herald.

The supernatural charm of the Autobiography, so
winning in its simplicity, comes from the particulars
Saint Therese of the Child Jesus gives on that love of
God of which she says, "Thy love has gone before me,
even from the days of my childhood. It has grown
with my growth, and now it is an abyss whose depths
| cannot fathom."

"At last | have found my vocation. My vocation is
love!" cries out Saint Therese of the Child Jesus. This
discovery is a source of joy, of a peaceful and
inexhaustible enthusiasm, because it springs from the
depths of the truth of God's designs. All her reserves
of humility fall away as she daringly proclaims these
designs of God. At the end of her life, Saint Therese
of the Child Jesus affirms her mission with a clarity
and assurance that might disconcert us in a soul so
humbly little and poor. Before her, Saint Paul too had
affirmed with unmistakable force his role as apostle
and the extent of his special mission.

These affirmations draw their strength from inner
certitudes readily accepted by the soul. Certitude of
its mission, certitude of the love that is invading it,
both go together, for they engender each other. The
apostle cries out:

Who shall separate us from the love of Christ? Shall
tribulation, or distress, or persecution, or hunger, or
nakedness, or danger, or the sword? Even as it is
written, "For thy sake we are put to death all the day
long. We are regarded as sheep for the slaughter."
But in all these things we overcome because of him
who has loved us.

Saint Teresa finds in the intellectual vision of the
Holy Trinity the same security and help. She writes:

[t° 1071] While the soul is enjoying the delight
which has been described, it seems to be wholly
engulfed and protected by a shadow, and, as it were,

Romains?®. Dans ses épitres aux Galates, aux
Ephésiens, aux Colossiens, il ne se lasse pas de redire
ce grand mystére de Dieu que la miséricorde divine
lui a révéle expérimentalement pour qu’il en devienne
le héraut.

Le charme surnaturel si  prenant de son
autobiographie vient de la lumiere que sainte Thérese
de I’Enfant Jésus détaille sur cet amour dont Dieu I’a
prévenue des son enfance "il a grandi avec moi et
maintenant c’est un abime dont je ne puis sonder la
profondeur?s."

"Ma vocation enfin je 1’ai trouvée; s'écrie-t-elle, ma
vocation c’est I’Amour?’". Cette découverte est
source de joie, d’un enthousiasme paisible et
intarissable parce que jaillissant des profondeurs de la
verité des desseins de Dieu. Toutes les réserves de
I’humilité tombent pour proclamer audacieusement
ces desseins de Dieu. Sainte Thérese de I’Enfant Jésus
a la fin de sa vie, affirme sa mission avec une clarté
et une assurance qui pourraient nous déconcerter en
une ame si petitement humble et pauvre. Avant elle,
saint Paul avait affirmé lui aussi avec une fermeté
puissante sa qualit¢ d’apotre et 1’étendue de sa
mission spéciale.

La force de ces affirmations procede de certitudes
intérieures dont I’ame fait volontiers état. Certitudes
de la mission, certitudes de I’amour qui I’envabhit, les
deux vont de pair car elles s'engendrent
mutuellement.

Qui me séparera de [l'amour du Christ? s'écrie
[’Apotre, tribulation, angoisse, persécution, faim,
nudité, péril, glaive? Comme il est écrit a cause de lui
nous sommes mis a mort a longueur de journée. On
nous a traités comme des brebis pour [’abattoir®.
Mais en tout cela nous sommes plus que vainqueurs,
grace a celui qui nous a aimés?."

Sainte Thérese trouve dans la vision intellectuelle de
la Trinité sainte le méme appui et le méme secours:

"Ombre dont [’ame se sent enveloppée et protégée
qui est comme une nuée de la divinite.., d’ou
découlent pour elle des influences et une rosée si

25 Rom., VI, 28.

26 Manuscrit autobiographique, Saint Thérése de Lisieux, C. fol. 35 re.
27 1bid., B. loi. 3 v’:

28 ps, XLIN, 22.

29 Rom., VIII, 35-37.

20




a cloud of the Godhead, whence come to it certain
influences and a dew so delectable as to free it
immediately, and with good reason, from the
weariness caused it by the things of the world.

Saint Therese of the Child Jesus feels herself
constantly penetrated and purified by divine Mercy;
thus even in the dark "subterranean” hole of
temptations against faith, she maintains her peace and
the certitude of her mission.

c. In this apostolate action and contemplation are
united

The particular missions that the Holy Spirit imposes
on souls are as diverse as are the functions of the
priesthood of Christ and the needs of the Church.
Mission for silent prayer or hidden self-immolation,
mission for teaching, or for an active life in the
exercise of the spiritual or corporal works of mercy,
all are divine missions through which the Spirit builds
up the Church in every epoch of its growth.

The docile soul lets itself be led by the good pleasure
of the Holy Spirit; and if it had to make known its
desires, this would be, says Saint Teresa, to undertake
works and undergo trials for the reign of God:

To a soul that is surrounded by crosses—that is, by
trials and persecutions—it is a great help not to be
habitually enjoying the delight of contemplation... 1
particularly notice in certain persons (there are not
many of them, on account of our sins) that the farther
they advance in this prayer and the more favours they
receive from Our Lord, the more attentive they are to
the needs of their neighbors, especially to those of the
soul; as | said at the beginning, they would give their
lives again and again to save one person from mortal
sin.

Moreover, on these summits, Martha and Mary
resemble each other and unite to fulfil the same office.
Believe me, writes Saint Teresa, Martha and Mary
must work together when they offer the Lord lodging,
and must have Him ever with them, and they must not
entertain Him badly and give Him nothing to eat...
His food consists in our bringing Him souls, in every

délicieuse qu’elle lui enleve tres justement la fatigue
que lui avaient causée les choses du monde®°."

Sainte Thérése de I’Enfant Jésus se sent constamment
pénétrée et purifiée par la miséricorde et cela lui
permet de garder dans le trou noir des tentations
contre la foi, toute sa paix et la certitude de sa
mission.

3. En cet apostolat action et contemplation
s'unissent

Les missions particuliéres que I’Esprit Saint impose
aux ames sont aussi diverses que les fonctions du
sacerdoce du Christ et que les besoins de I’Eglise.
Mission de priere silencieuse et d’immolation
obscure, mission d’enseigne ment ou d’activité pour
exercer les oeuvres spirituelles ou corporelles de
miséricorde, toutes missions divines par lesquelles
I’Esprit édifie I’Eglise en chaque époque de sa
croissance,

La disponibilité de I’ame se laisse conduire par le bon
vouloir de I’Esprit Saint et si elle avait a manifester
des désirs, ce serait, assure sainte Thérése, pour
entreprendre des travaux et soutenir des luttes pour le
regne de Dieu:

C’est pour [’ame un profond soulagement d’étre
environnée de croix, de travaux et de persécutions
afin de n’étre pas toujours dans les délices de la
contemplation... Pour moi, voici ce que je découvre
en certaines personnes qui malheureusement a cause
de nos péchés, ne sont pas nombreuses. Plus elles
sont avancées dans cette oraison et favorisées des
joies de Notre Seigneur, plus elles se dévouent aux
nécessités du prochain, et surtout a celles des ames.
Aussi pour en tirer une seule du péché mortel, elles
donne raient, ce semble, mille vies, comme je [’ai dit
au commencementsL.

Sur ces sommets d’ailleurs, Marthe et Marie se
ressemblent et s'unissent pour remplir le méme office.
"Croyez-moi, écrit sainte Thérese, Marthe et Marie
doivent aller ensemble pour donner [’hospitalité a
Notre Seigneur, [’avoir toujours en leur compagnie et
ne pas lui réserver un mauvais accueil en ne lui
donnant pas & manger... Sa nourriture est que nous

30 pensées sur I’amour de Dieu, chapitre I, pp. 1435-1436.
31 pengsées sur I’amour de Dieu, ch. VII, p. 1452.

21



possible way, so that they may be saved and may
praise Him for ever.

Action and contemplation are united and merged.
In order to remain with God, the soul must obey the
impulse of the Holy Spirit, who leads it here or there
to accomplish His work. And everywhere the Spirit
leads it in this manner, it finds God; for it [t° 1072]
bears God within and enjoys Him in the sweet light of
its inner experience. It is never more active nor more
powerful than when God keeps it in solitude and
contemplation; it is never more united to God nor
more contemplative than when engaged in works to
do God's will, under the impulse of the Holy Spirit.
Let us hear Saint Teresa on this:

It is here, my daughters, that love is to be found—
not hidden away in corners but in the midst of
occasions of sin; and believe me, although we may
more often fail and commit small lapses, our gain will
be incomparably the greater. Remember | am
assuming all the time that we are acting in this way
out of obedience or charity: if one of these motives is
not involved, | do not hesitate to say that solitude is
best.

And she adds: It would be a bad business if we could
practise prayer only by getting alone in corners.

The Saint has some fear lest these statements seem
contrary to what she has said on the necessity of
recollection and solitude for contemplatives, and
scandalize certain souls:

Who will ever instil this truth into people to whom
Our Lord is only beginning to grant favours? Perhaps
they think that these others make little progress in
their lives and that the important thing is that they
should stay in their own little corner and enjoy
themselves. I think it is by the Lord's providence that
such people do not realize how high these other souls
have risen; for, if they did, the fervour which

prenions tous les moyens possibles pour lui amener
des ames, afin qu’elles se sauvent et chantent a jamais
ses louanges®."

Action et contemplation s'unissent et se fondent. Pour
rester avec Dieu 1’ame doit obéir a la motion de
I’Esprit Saint qui la mene ici ou 1a pour réaliser son
oeuvre. Par tout ou elle est ainsi conduite, elle trouve
Dieu qu’elle porte en elle et elle en jouit dans la douce
clarté de son expérience intime. Elle n’est jamais plus
active et plus puissante que lorsque Dieu la maintient
dans la solitude de la contemplation; elle n’est jamais
plus unie a Dieu et plus contemplative que lorsqu’elle
est engagée dans les travaux pour faire la volonté de
Dieu et sous I’emprise de 1’Esprit Saint:

"C’est ici, mes filles, que doit se montrer votre amour
pour Dieu. Vous le prouverez mieux au milieu des
occasions que dans les recoins de la solitude. Croyez-
moi, viendriez-vous a commettre plus de fautes et
méme a faire quelques petites chutes, vous gagneriez
d’un autre coté incomparablement plus. Quand je
m’ex prime ainsi, je suppose toujours que Si nous
nous livrons aux oeuvres extérieures, c’est par
obéissance ou par charité; sans cela, j’estime que la
solitude est préférable.3"

Elle ajoute: "Ce serait bien malheureux si nous ne
pouvions faire oraison que dans les recoins de la
solitude.®*"

Mais la Sainte craint que de telles affirmations ne
paraissent contraires a ce qu’elle a dit sur la nécessité
du recueillement et de la solitude pour les
contemplatifs et qu’elles ne scandalisent certaines
ames:

"Mais qui fera croire cette vérité a ceux que Notre
Seigneur commence a favoriser de ces graces? Il leur
semblera peut-étre que de telles @mes ont une vie mal
employée, et qu’il est plus avantageux de rester dans
son coin a jouir de faveurs si élevées. Je crois que
c’est par un effet de la miséricorde de Dieu que ceux-
Ia ne comprennent pas le degré de perfection ou sont
parvenues de telles ames; car avec la ferveur qui les

32'\/ Demeure, chapitre IV, pp. 1056-1057.
33 Fondat., chapitre V, p. 1106.

34 Ibid., p. 1107.
22



beginners always have would make them want to go
rushing after them, and that would not be good for
them, for they are not yet weaned and for some time
yet need to be fed with the milk of which I first spoke.
Let them remain near those Divine breasts; and, when
they have sufficient strength, the Lord will take care
to lead them on farther. If they advanced now, they
would not do others as much good as they think, but
would only harm themselves.

In this advice we see the prudence of the holy
mother as well as the suppleness of her teaching. Each
stage has its grace and its demands. In transforming
union, love has acquired a freedom by which it must
profit, if it would obey the impulses of the Spirit of
Love. Love and do what you will, said Saint
Augustine.

[t° 1073] Love, on the summits, may claim this
liberty, for its pleasures are God's good pleasure;
nothing could any longer harm it, for it has conquered
all.

d. Fruitful apostolate and delicate collaboration

There is scarcely need to speak of the fecundity of
this apostolate, so evident does it appear. Thanks to
the docility of the soul, the Holy Spirit can lead it as
He wills and where He wills. Whether it prays or
works, the soul does what it does under the light and
impulse of the Spirit. Its acts are become divine,
according to Saint John of the Cross; and thus they
bear in them the efficacy that the divine power
assures. Moreover, this captivation by God has for its
purpose to use the soul for the realization of the great
work that is the Church. The soul's activity under the
motion of the Spirit joins with God's design and takes
on the sovereign strength that God puts into the
realization of His eternal decrees.

God's hold on the soul through the transforming
union, and the Spirit's special captivation of it for the
realization of its particular mission, create in this
transformed soul, now become an apostle, a plenitude
of God that cannot but appear in its movements and
words, and show itself in their effects. Thus after
reading the letter in which Saint Therese of the Child
Jesus told her her aspirations, Sister Marie of the
Sacred Heart, her sister, could answer in all truth:

anime dans ces débuts, ils voudraient aussitot arriver
d’un bond a la méme hauteur, et cela ne leur convient
pas. llIs ne sont pas suffisamment formés; ils doivent
se fortifier plus longtemps avec le lait dont j’ai parlé
au commencement. Qu’ils se tiennent donc pres des
divines mamelles, et le Seigneur aura soin, des qu’ils
auront les forces suffisantes, de les élever plus haut.
Sans cela, ils ne feraient pas aux autres le bien qu’ils
s'imaginent, mais se nuiraient plutot a eux-mémes. 3"

En ces avis apparait la prudence de la sainte Mére en
méme temps que la souplesse de son enseignement.
Chaque étape a sa grace et ses exigences. L’amour a
acquis dans I’union transformante une liberté dont il
a le devoir de profiter pour obéir aux motions de
I’Esprit d’amour."... Aime et fais ce que tu voudras",
disait saint Augustin.

L’amour, sur ces sommets, a droit a cette liberté car
ses vouloirs sont les vouloirs de Dieu et rien ne saurait
plus lui nuire car il a désormais tout dominé.

4. Apostolat fécond et collaboration délicate

A peine est-il besoin d’affirmer la fécondité de cet
apostolat telle ment elle parait évidente. Grace a la
disponibilité parfaite de I’ame, I’Esprit Saint peut la
conduire comme il veut et ou il veut. Qu’elle prie ou
qu’elle agisse, cette ame le fait sous la lumiére et la
motion de I’Esprit. Ses actes sont devenus divins au
témoignage de saint Jean de la Croix et ainsi ils
portent en eux I’efficacité que leur assure la puissance
divine. D’ailleurs cette emprise de Dieu a pour but
d’utiliser I’ame pour la réalisation de son grand
oeuvre qu’est I’Eglise. L’activité de I’ame sous la
motion de I’Esprit rejoint le dessein de Dieu et se
revét ainsi de la force souveraine que Dieu met dans
la réalisation de ses décrets éternels.

Emprise de Dieu par 1’'union transformante, emprise
spéciale de 1’Esprit pour la réalisation de sa mission
parti culiére, réalisent en cette ame transformée
devenue ap6tre, une plénitude de Dieu qui ne peut que
transparaTtre en ses gestes et en ses paroles et
s'affirmer dans les effets. C’est ainsi qu’apres avoir lu
la lettre dans laquelle sainte Thérése de 1I’Enfant Jésus
lui disait ses aspirations, Soeur Marie du Sacré Coeur,
sa soeur, pouvait lui écrire en toute Vérite:

35 pensées sur I’amour de Dieu, chapitre VI pp. 1452-1453,

23




May | tell you? I will: you are possessed by the
good God: literally possessed, exactly as the wicked
are by the devil.

The saints are in truth actually possessed by God.
"Behold, I am with you all days, even unto the
consummation of the world," our Lord assures us. His
mysterious presence is revealed by fruitfulness. "By
their fruits you will know them." This is the sign He
gives for recognizing His authentic ambassadors. And
the fruit is a fruit that is to evince its quality by its
perennity. "I have chosen you and have appointed you
that you should go and bear fruit, and that your fruit
should remain."

This fruit that remains, the great works, the
institutions, the strong organizations [t° 1074]
wrought by holiness in every epoch, defy the
centuries. This fruit is the Church itself, which the
Holy Spirit is constantly building up with the activity
of the saints He has transformed and conquered,
through the love with which He has invaded them. We
must note this fact: the power of a thaumaturgist who
works a few prodigies is of small account compared
with the fruitfulness attached to the daily activity of
saints. Through this activity the Spirit, mysteriously
but surely, affirms His power and brings to fulfillment
His eternal plan.

This omnipotence, this divine presence, does not
crush the apostle it uses. Such an apostle is not a
common instrument, still less a slave, nor even a
simple workman.

No longer do | call you servants, because the
servant does not know what his master does. But |
have called you friends, because all things that | have
heard from my Father | have make known to you.

So speaks Jesus to His apostles after the Last
Supper. The apostle is the friend of the Master.
Affectionate trust goes deeper than confidences
concerning God's plan. It is a veritable friendship,
with all its depths of affection and mutual respect. The
soul is entirely docile in the hands of God, and God

Voulez-vous que je vous dise? Eh bien, vous étes
possédée par le bon Dieu, mais possedée, ce qui
s'appelle... absolument comme les méchants le sont
par le vilain3®."

Les saints sont en effet vraiment possédés par Dieu.
"Voici que je suis avec vous jusqu’a la consommation
des siécles", a assuré Notre Seigneur®’. Sa présence
mystérieuse est dévoilée par la fécondité. "Vous les
connaitrez a leurs fruits®". C’est le signe qu’il donne
pour reconnaitre ses véritables envoyés. Et ce fruit est
un fruit qui doit affirmer sa qualité par la pérennité.
"Je vous ai établis pour que vous alliez et que vous
portiez du fruit et un fruit qui demeure®".

Ce fruit qui demeure, ce sont ces grandes oeuvres, ces
institutions, ces puissantes organisations que la
sainteté réalise a chaque époque et qui défient les
siecles, c’est I’Eglise elle-méme que I’Esprit Saint
construit constamment avec 1’activité des saints qu’il
a transformés et conquis dans 1’amour dont il les a
envahis. Nous avons le devoir de le remarquer la
puissance d’un thaumaturge qui réalise quelques
prodiges est bien peu de chose comparée a cette
fécondité qui s'attache a l’activité quotidienne des
saints par laquelle 1I’Esprit, mystérieusement mais
srement, affirme sa puissance et réalise son dessein.

Cette toute-puissance, cette présence divine n’écrase
pas I’apotre qu’elle utilise. Cet apotre n’est pas un
vulgaire instrument, encore moins un esclave, ou
méme un simple ouvrier.

Je ne vous appellerai plus serviteurs, car le serviteur
ne sait pas ce que va faire son maitre mais je vous ai
appelés amis parce que tout ce que j’ai appris de mon
Peére, je vous ['ai fait connaitre®

dit Jésus a ses apdtres apres la Cene. L’apotre est
I’ami du Maitre. La confiance affectueuse va plus loin
que ces confidences sur le dessein de Dieu. C’est une
véritable amitié avec toute l’affection et aussi le
respect mutuel qu’elle comporte. L’ame est toute
disponible entre les mains de Dieu, et Dieu lui-méme

36 |_ettres de Ste-Thérése de I°E. J., p. 339.
87 Motth., XXVIII, 20.

38 1hid., VII, 16.

39 Jean, XV, 16.

40 Jean, XV, 15.

24



Himself yields to the good pleasure of the soul. Let us
hear Saint Teresa's personal confidences on this point:

He begins to make such a friend of the soul that not
only does He restore its will to it but He gives it His
own also. For, now that He is making a friend of it,
He is glad to allow it to rule with Him, as we say, turn
and turn about.

Saint Therese of the Child Jesus is so strongly
aware of her power over the will of God that, through
delicacy, so as not to annoy Him, she does not directly
present her requests but offers them through the
Blessed Virgin, leaving her to decide if they are
according to God's will before presenting them.

Delightful assaults, marvelous playings of a love
that has no more ardent desire than to fuse its will with
that of the beloved. This is true of the love God bears
for us, and it must be true of ours for Him.

And so the Spirit of Jesus, who came not to be
served but to serve us, after conquering [t° 1075] His
apostles by love, gladly disappears behind their
personality and their action. Love humbles itself,
even when it is omnipotent love, to exalt those it
loves.

The apostle, like Christ Jesus, is glorified by the
Spirit of Love who possesses him. His personality is
exalted and enlarged by the presence and domination
of the Holy Spirit. His senses are purified, his
intelligence is refined, his will is strengthened, a
whole human balance is established, a certain gift of
integrity is recovered under the mysterious inflowing
of the divine Presence. Fishermen of Galilee become
apostles who go up and down the world and transform
the Roman Empire. The natural gifts of Saul, the
young and brilliant Pharisee, are elevated to the
height of the genius of Paul, the universal apostle.
One may well question if it is in the power of man to
attain to the superman, that haunting goal of his pride;
but it is certain that in each epoch the Holy Spirit
makes giants of the saints on whom He lays hold. We
have only to Look to see them: Saint Benedict, Saint
Francis of Assisi, Saint Dominic, Saint Teresa, Saint
John of the Cross, Saint Vincent de Paul, and so many
others, perfect types in a century and a civilization—

se soumet aux volontés de 1I’ame. Ecoutons sainte
Thérese nous faire ses confidences personnelles sur
ce point.

Dieu commence a montrer a l’ame tant d’amitié que
non seulement il lui rend sa volonté, mais il lui donne
en méme temps la sienne propre. Des lors qu’il la
traite ainsi, il prend plaisir a voir ces deux volontés
commander pour ainsi dire a tour de role*."

Sainte Thérése de I’Enfant Jésus a un tel sentiment de
sa puissance sur la volonté de Dieu que par
délicatesse, pour ne pas le géner, elle évitera de lui
présenter directement ses demandes et les fait passer
par la Sainte Vierge afin qu’avant de les présenter,
celle-ci puisse regarder si elles sont bien dans la
volonté de Dieu.

Assauts de délicatesse, jeux admirables de 1’amour
qui n’a pas de désir plus ardent que de fondre sa
volonté dans celle de celui qu’il aime. Ceci est vrai de
I’amour que Dieu nous porte comme de celui que
nous devons lui donner.

Aussi ’Esprit de Jésus qui est venu non pour étre
servi mais pour nous servir#?, aprés avoir conquis par
I’amour ses apotres, disparait volontiers derricre leur
personnalité et leur action. L’amour se fait humble
méme lorsqu’il est tout-puissant, pour exalter ceux
qu’il aime.

L’apdtre comme le Christ Jésus, est glorifié par
I’Esprit d’amour qui le posséde. Sa personnalité
humaine est exaltée et grandie par cette présence et
cette emprise de I’Esprit. Ses sens sont purifiés, son
intelligence est affinée, sa volonté est affermie, tout
un équilibre humain s'établit, un certain don
d’intégrité est retrouvé sous I’influence mystérieuse
de la présence divine. Les pécheurs de Galilée
deviennent des apOtres qui parcourent le monde et
transforment I’empire romain. Les dons naturels de
Saul, le jeune et brillant pharisien, sont élevés jusqu’a
la hauteur du génie de Paul, I’apdtre universel. On
peut douter qu’il soit au pouvoir de I'’homme de
réaliser le surhomme, cette hantise de son orgueil,
mais il est certain que I’emprise de I’Esprit Saint le
produit a chaque époque dans les saints qu’elle a
saisis. Il suffit de regarder pour s'en rendre compte,
saint Benoit, saint Frangois d’Assise, saint Domi
nique, sainte Thérese, saint Jean de la Croix, saint
Vincent de Paul et tant d’autres types achevés d’un

41 Chemin de la Perfection, chapitre XXXIV, p. 752.
42 Matth., XX, 28.

25



the highest qualities of which they embody, and the
most beautiful ideal.

It is especially in their common work that the Holy
Spirit glorifies the instruments He has chosen. The
Holy Spirit makes Himself lowly with saints in order
to glorify them. Inspirer of the work by His light,
efficacious agent by His omnipotence, yet He hides
Himself under the human traits of the apostle. Anyone
wanting to analyze the character of the works could,
in fact, find the raison d'étre of each one of them in
the personality of the saint. The manifold works and
institutions in which the Spirit has put His leaven of
immortality and in which the Church takes just pride,
show forth admirably the gifts, the desires, the diverse
genius of their founder. The Holy Spirit appears in
this world under a thousand human faces that reflect
the power and grace of His hidden presence. The
Spirit never repeats Himself in the exterior forms He
chooses. Is this not the reason why Saint John of the
Cross asks us never to take a saint for our model? This
would be to expose oneself to failure in suppleness,
in fidelity to the movement of the Spirit, who
manifests His power and perfection as Spirit in the
variety of His works and the perfection of His
incarnation in each one of His instruments.

The delicate charms of this loving collaboration of
God and the soul, these playings of the love that
unites them, in turn brilliant and hidden, all these
splendors of lowliness [t° 1076] and of power are
only beauties of here below, a reflection that reaches
us from the beauty of the work the Holy Spirit is
building. This work is the Spouse who comes up from
the desert, flowing with delights, leaning upon her
Beloved; this is the masterpiece of Divine Mercy, the
whole Christ in whom God has brought together and
orientated all things. For the beauty of the Church of
God, Jesus gave His blood; and the Spirit continues
to immolate His victims after filling them with the
marvelous gifts of His grace. We are all dedicated to
the consummation of this work. Our gaze must rest on
it lovingly and there remain fixed.

The saint is such only because he has entered by
transforming union into the whole Christ. Identified
with Christ Jesus, he continues Christ's priestly prayer
for union. With the Spirit of Love, he groans within
himself, "waiting for the adoption as sons"; and under

siecle, d’une civilisation dont ils incarnent
heureusement les plus hautes qualités et le plus bel
idéal.

C’est surtout dans leur oeuvre commune que 1’Esprit
Saint glorifie les instruments qu’il a saisis. L’Esprit
Saint se fait humble avec les saints pour les glorifier.
Inspirateur de 1’oeuvre par sa lumiére, agent efficace
par sa toute-puissance, il se dissimule sous les traits
humains de I’apotre. Qui voudrait analyser les
caractéres de cette oeuvre pourrait trouver de fait la
raison d’étre de chacun d’eux dans la personnalité du
saint. Ces oeuvres et institutions multiples dans
lesquelles I’Esprit a mis son levain d’immortalité et
dont se glorifie I’Eglise, étalent admirablement les
dons, les tendances, le génie divers de leur fondateur.
L’Esprit parait en ce monde sous mille visages
humains sur lesquels sa présence cachée imprime le
reflet de sa puissance et de sa grace. Cet Esprit ne se
répéte jamais dans les formes extérieures qu’il
choisit. N’est-ce pas pour cela que saint Jean de la
Croix demande qu’on ne prenne jamais un saint pour
modele. Ce serait s'exposer a manquer de souplesse,
étre infidéle a la motion de I’Esprit qui manifeste sa
puissance et sa qualité d’Esprit dans la variété de ses
oeuvres et dans la perfection de son incarnation en
chacun de ses instruments.

Les charmes délicats de cette collaboration
affectueuse de Dieu et de I’ame, ces jeux tour a tour
brillants et cachés de ’amour qui les unit, toutes ces
splendeurs d’humilité et de puissance ne sont que
beautés d’ici-bas reflet qui nous parvient de la beauté
de I’oeuvre que I’Esprit Saint édifie. Cette oeuvre,
c’est I’Epouse qui monte du désert appuyée sur son
Bien-Aimé*®, ¢’est le chef-d’oeuvre de la Miséricorde
divine, le Christ total en qui il a réuni et vers lequel il
a oriente toutes choses. Pour la beauté de cette Eglise
de Dieu, Jésus a donné son sang, et I’Esprit continue
a immoler ses victimes apres les avoir chargées des
dons merveilleux de sa grace*". C’est a la
consommation de cette oeuvre que nous sommes tous
voués. C’est sur elle que nos regards doivent rester
amoureusement et obstinément fixés.

Le saint n’est tel que parce qu’il est entré par I’union
transformante dans le Christ total. Identifié au Christ
Jésus, il continue sa prie¢re sacerdotale d’union; avec
I’Esprit d’amour il gémit "dans [I’attente de

43

Cantique Spirituel, VIII, 5.

44 |_a Sagesse a bati sa demeure, a taillé sept colonnes et a immolé ses victimes 2, Proverbes, IX, 1-2.

26




Love's captivation, works to consummate in unity all
those whom God has "predestined to become
conformed to the image of his Son."

Saint Therese of the Child Jesus, that victim of the
Spirit of Love, who espoused His movements with so
marvelous a suppleness and expressed His desires
with so much delicacy, said a few weeks before her
death:

No, I shall not be able to take any rest until the end
of the world, as long as there are souls to be saved.
But when the angel shall declare, "Time shall be no
longer,” then shall | take my rest, because the number
of the elect will be complete, and all souls shall have
entered into their joy and their rest. My heart thrills
at that thought.

Like Christ Jesus, the saint will enjoy the whole
flowering of the riches of his grace and will be
perfectly glorified only when Christ shall have
reached His stature of the perfect Man. In the whole
Christ, which is the Church, he too finds his end, his
perfection, and his glory.

While awaiting the day when Jesus will appear on
the clouds in all His splendor, the saint is formed here
below in that light of dawn which reveals to him his
place in the Church and gives him assurance of his
triumph.

[t° 1077] "1 am a daughter of the Church," Saint
Teresa repeated on her death bed in the overflowing
joy of ecstasy. And completing the thought of the
Reformer of Carmel, Saint Therese of the Child Jesus
wrote:

"I am a child of Holy Church... My own glory shall be the
radiance that streams from the queenly brow of my Mother."

I’adoption®" et travaille sous son emprise a
consommer dans ['unit¢ tous ceux " qui sont
prédestinés a reproduire par ressemblance I’image du
Fils46."

Sainte Thérese de I’Enfant Jésus, cette victime de
I’Esprit d’amour, qui en a épousé les mouvements
avec une si admirable souplesse et en a exprimé les
aspirations avec tant de délicatesse, disait quelques
semaines avant sa mort:

Non, je ne pourrai prendre aucun repos jusqu’a la fin
du monde et tant qu’il y aura des dmes a sauver, mais
lorsque I’Ange aura dit le temps n’est plus alors je me
reposerai, je pourrai jouir, parce que le nombre des
élus sera complet et que tous seront entrés dans la
joie et dans le repos. Mon coeur tressaille a cette
pensée*’,

Comme le Christ Jésus, le saint ne jouira en effet de
tout I’épanouissement des richesses de sa grace et ne
sera parfaitement glorifieé que lorsque le Christ sera
parvenu a sa taille d’homme parfait. Dans le Christ
total, qui est I’Eglise, lui aussi trouve sa fin, sa
perfection et sa gloire.

En attendant le jour ou Jésus apparaitra sur les nuées
en sa plénitude glorieuse, le saint s'épanouit ici-bas
dans la clart¢ d’aurore qui lui découvre son
appartenance a I’Eglise et lui donne I’assurance de
son triomphe.

Je suis fille de I’Eglise, répétait sainte Thérése sur son
lit de mort dans la joie débordante de I’extase.
Complétant la pensée de la Réformatrice du Carmel,
sainte Thérése de I’Enfant Jésus écrivait:

Je suis ’Enfant de I’Eglise...
Et elle ne voulait d’autre gloire que le reflet de celle
qui jaillira du front de sa Mére."

45 Rom., VIII, 23.

%6 |bid., 29.

47 Novissima Verba, 17 juillet, p. 82.

48 Manuscrit autobiographique, 14. folio 4 r°.

27



